

## SANDFORD FLEMING LIBRARY



Gift of Melvin Pekrul





# Praktische Auslegung des Alten Testaments

Methodische Anleitung zu seinem Gebrauch in Kirche und Schule. Im Anschluß an "Die Schriften des Alten Testaments in Auswahl" und mit besonderer Berücksichtigung der Perikopen

pon

#### D. Friedrich Niebergall

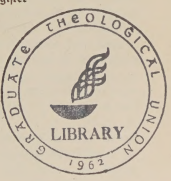
Professor in Beidelberg

3meiter Band:

Die Propheten

Mit Namen=, Sach= und Stellenregister





Göttingen - Vandenhoed & Ruprecht - 1915

DD/ N56. BS 1171 N493 1912 V,2

#### Dorwort.

Es ist im Grunde immer dieselbe Aufgabe, die uns Gott stellt: hinauszustommen über die Enge und die Not unsres Ich und zu etwas Größerem zu gelangen, indem wir den Wert und den Sinn des Cebens verehren, von dem zugleich die stärksten Antriebe zur Cäuterung und Stärkung unsrer Seele ausgehn. Aber jene Gesamtaufgabe nimmt immer eine andere Gestalt an, je nachdem dieses Größere gestaltet ist, das uns Gott in den einzelnen Zeitläusten vor Augen hält: bald heißt es himmel, bald heißt es Reich Gottes, bald Perssönlichkeit, bald Geist und Ceben. Jest in diesen gewaltigen Zeiten hat uns Gott auf unser Volk als auf das Gut hingewiesen, in dem wir unsre höchsten Ziele und Aufgaben zu erblicken haben. Es gehört zu den überwältigenosten Erfahrungen auf dem Gebiete des religiösen und kirchlichen Cebens, wie alle Parteien und Richtungen unsrer evangelischen Kirche diesen Ruf Gottes verstanden haben und im Volk, im deutschen Volk, den Gegenstand ihrer Arbeit und ihrer Gebete sehen.

Dann aber ist es unvermeidlich, daß wir uns eingehend mit den Teilen der Bibel beschäftigen, die in ähnlicher Weise ein Volk, das jüdische Volk, in den Mittelpunkt stellen. Geschieht dies im ganzen Alten Testament, so sind es wiederum die Propheten, von deren Geist wir uns am meisten wahlverwandt berührt sühlen. Verbinden sie ja doch mit der Leidenschaft für ihr Volk genug Verständnis für den Willen Gottes an die Welt und für das Gute als den Inhalt dieses Willens, um es uns leicht zu machen, all unsre nationalen Fragen und Aufgaben in ihrem Lichte zu betrachten. Dazu gehört freilich, daß man sich der Meinung entschlägt, als ob ihre hauptaufgabe die Ankündigung des heilandes Jesus Christus gewesen wäre. Für die geschichtliche Betrachtung bildet ihr Blick in die Zukunst nur eine Seite an ihrer gesamten Wirksamkeit, die der großen Aufgabe galt, ihr Volk an den höchsten Maßstäben des göttlichen Willens zu messen und vor allem nach ihnen zu gestalten, um es allen Feinden zum Trotz zu erhalten und es stark zu machen für seine Aufgabe in der Völkerwelt.

Derselben geschichtlichen Betrachtung erscheint ja gewiß alles, was damals im israelitischen Volke und heute im deutschen Volke mit demselben Namen genannt wird, als ganz verschiedene Dinge: Volk und Fürst, Staat und Kirche, politische und soziale Verhältnisse — alles ist beidemal so verschieden von einander, daß es nur das dünne Band desselben Namens zwischen dem Damals und dem heute zu geben scheint. Und doch lohnt es sich, die Propheten zu studieren und ihre Gedanken zu prüsen. Klassische Schriften oder Worte aus der göttlichen Offenbarung sind immer unerschöpslich an Idealen und an Blicken in die Welt des menschlichen Geschehens; und im ungünstigsten Falle gewinnt man an der

IV Dorwort.

Erkenntnis von der Verschiedenheit der Zeiten und Aufgaben eine Einsicht in das, was für uns heute der Wille Gottes ist. In diesem Sinn die Propheten durchzugehen, sei unsre Aufgabe. Es geschieht sowohl im Geiste Friedrich Naumanns, der schon vor vielen Jahren eine solche Behandlung der Propheten gesordert, wie auch in dem Geist meines verehrten Lehrers Paul Kleinert, der sie zuerst unter dem sozialen Gesichtspunkt dargestellt hat. Es geschieht im Sinne der beiden großen evangelisch=sozialen Kongresse, die das heil unsres Volkes in einer Erneuerung seines Geistes suchen. Es soll vor allem im Geist dieser unsrer Zeit, der Zeit vor dem großen Kriege und der dieses Krieges selber, geschen; das heißt aber im Sinn der kriesse und der dieses Krieges selber, geschen; das heißt aber im Sinn der kriesse, herrliche deutsche Vaterland noch sester im Geiste Gottes zu gründen und zu kräftigen, zugleich aber im Sinn des zweiten Jesaisbuches, also mit dem Wunsch, daß unser Volk, als der in Schmerz und Schmach geläuterte Knecht Gottes, werde zu einem Volk des Eigentums und zu einem Cicht, zu erleuchten die Völker.

So soll also Prattische Auslegung im Grunde nichts anderes sein als an= gewandte Geschichte, wie Richard Kabisch die vaterländische Geschichte dargestellt hat, um vaterländische und staatsbürgerliche Gesinnung zu erwecken und zu stärken. Im Unterschied von seiner Arbeit liegt unfre Aufgabe darin, ein Stud fremder Volksgeschichte für unser Volk fruchtbar zu machen. Aber statt unser religiöses und vaterländisches Wesen diesem fremden Dolke zu unterwerfen. wollen wir uns an dem Studium seines Wesens und seines Geschickes das Recht holen, selbst auch als ein Volk, aber als das deutsche Volk, unserm Gott zu dienen und zu vertrauen, wie es unserm Wesen entspricht. Freilich ist dabei der Einfluß, den das klassische Dolk der Religion an und für sich und zumal vermöge seines geschichtlichen Zusammenhangs mit unfrer religiösen Dergangenheit ausübt, zu groß, als daß wir uns von ihm losmachen könnten. Allein dieser Einfluß sei für uns nicht mehr als ein Reiz, um uns innerhalb dieses geschichtlichen Zu= sammenhangs mit dem israelitischen Dolke, selber als Deutsche zu finden. suchen wir den Deutschen Gott, wie er uns in unfrer Geschichte aufgegangen ift. wir suchen den Gott, der, wie er einst Israels Gott war, so auch der Gott unfres Dolkes werden will oder icon längst geworden ift. Die Bibel gu verdeutschen, aber auch das Deutschtum mit Bibelgeist zu durchdringen, die Bergangenheit für Gegenwart und Zukunft wertvoll zu machen, aber auch die Arbeit an der Gegenwart und für die Bukunft auf die segensreichsten Erträgnisse der Dergangenheit zu gründen - das ist die Aufgabe, der auch diese Behandlung der Propheten dienen soll.

heidelberg, Passionszeit 1915.

Friedrich Niebergall.

### Inhaltsübersicht.

| Dorwort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ш          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1          |
| Einleitung Bußreden. Wider den nationalen Dünfel: Wider die Völfer und Israel 19. Die Erwählung Israels 22. Wider die Sorglosen und Sicheren 22. Der Gott der Völfer 23.                                                                                                                                                                                                                                                      | 17         |
| Wider Cuxus und Ungerechtigkeit. Der Jahrmarkt in Samarien 24. Wider die Weiber 25. Wider den Cuxus 26. Wider die Ungerechtigkeit 29. Kritik des Kultus und der Kirche: Wider Bethel 30. Wider den Gottessdienst 30. Wider, die Opfer und den Götzendienst 31. Die Aussicht auf Rettung 32.                                                                                                                                   |            |
| Drohreden. Jahve und das Unheil 33. Jahves Warnungen 34. An der Totenbahre Israels 35. Der Tag Jahves 36. Das Ende der göttlichen Langmut 37. Das Entsehen der Welt 37. Der Würger Israels 38. Anhang: Die herrsliche Zeit 39. Der Prophet und sein Geschick. Jahve und der Prophet 40. Die Ausweisung                                                                                                                        |            |
| aus Bethel 40. Shluß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 47         |
| Kirche und Kultus.  Baal und Jahve 56. Volk und Priester 61. Der Kultus 63. Priester und Hof 64. Kultus und Cuxus 65.  Soziales Verderben.  Dornehme Volksverderber 66. Ciebe und Barmherzigkeit 67. Prositgier 67.  Innere und äußere politische Zustände.  Revolution und Schaukelpolitik 68. Sünde und Verderben 70.  Bekehrung und hossnung.  Gottes Treue 73. Umkehr 76. Gottes Güte 78. Umkehr und Erbarmen 79.  Schluß | <b>5</b> 5 |
| Jesaia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 84         |

| Die Zufunft mit ihrem Verderben.                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Der Tag Jahves 103. Der Untergang der Vornehmen von Jerusalem 104. Die Witwenstadt 104. Vom Weinberg 105. Bilder vom Tage Jahves 105. Bei alledem wandte sich sein Jorn nicht 106. Jahve als Verschwörer 106. Vom Euphratstrom und Siloahrinnsal 107. Samaria 107.                                            |     |
| Die Jutunft mit ihrem heil                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 108 |
| Das Wort vom Glauben. Die Geburt des Messias und die Vernichtung der Nordstaaten. Eilends-Beute-Rasch-Raub. Mit uns ist Gott 109. Der                                                                                                                                                                         |     |
| Gottesherd 115. Bündnispolitik 116. Der Bund mit dem Tod 117. Ha, frevelndes Volk. Ein Rest bekehrt sich 118. In Stillesein und Vertrauen liegt eure Kraft 122. Wer glaubt, wird nicht zu schanden 123. Wider den Hochmut der Assprer 124. Wunderbar ist sein Rat, groß seine Weisheit 124.                   |     |
| Das kommende Heil                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 128 |
| Salub                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 135 |
| Midja                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 140 |
| Die Auflösung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 140 |
| Wider Samaria. Klage beim Untergang Samarias. Jerusalem Trümmer werden daraus 141. Wider die Großen. Die Reichen und der Prophet 143. Der wahre und der falsche Prophet 145.                                                                                                                                  |     |
| Der Weg zur Rettung                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 146 |
| Shluß                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 149 |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Jeremia.  Einleitung 151. Die Berufung 157.                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Jeremia, die eherne Mauer                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 159 |
| Wider das ganze Cand: Der Stythensturm 160. Die Babylonier 161. Die Sünde 162. Die Strafe 167. Charakterlosigkeit und Charakter 169. Abersgläubische Männer und Weiber 171. Verheißungen 173. Wider die Priester 174. Wir haben das Gesetz 176. Beschneidung und Opfer 178. Wider Propheten und Priester 180. |     |
| Wider den König und seine Minister                                                                                                                                                                                                                                                                            | 183 |
| Der Knecht Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 185 |
| Der Seelenzustand des Propheten                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190 |
| Die nationale Hoffnung 201. Die Herblinge 202. Aus lauter Güte 203.                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| Der neue Bund 204. An Baruch 207.                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Schluß                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 209 |
| Zanhonio                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| Jephania                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 212 |
| Nahum                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 221 |
| hesetiel                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 225 |
| Die Unheilspredigt.                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 225 |
| Prophetische Zeichen 225. Propheten und Prophetinnen 227. Die indivis                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| duelle Vergeltung 228. Volkssünden 232.                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| heilspredigt 233. Das Ideal des Volkslebens. Das soziale Ideal. Das Kulturideal. Das                                                                                                                                                                                                                          |     |
| Staatsideal 234. Das religiös-sittliche Ideal 235. Das Ideal der Organissation 236.                                                                                                                                                                                                                           |     |
| Person und Leben des Propheten.                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| Die Berufung 239. Der Prophet in Banden. Des Propheten Weib stirbt 240. Die Nachricht vom Sall Jerusalems 241.                                                                                                                                                                                                |     |

|       | Inhaltsübersicht. |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    | VII |     |      |       |   |      |     |    |     |  |                                   |
|-------|-------------------|------|-----|-----|----|----|-----|-----|-----|-----|----|-----|----|----|----|-----|-----|------|-------|---|------|-----|----|-----|--|-----------------------------------|
| Deute | (DO)              | ttes | ime | emi | S= | un | 0 6 | 910 | nsi | ied | er | 253 | 5. | Do | IS | hei | I 2 | 254. | Der   | 6 | eilc | ınd | 25 | 59. |  | <ul><li>243</li><li>264</li></ul> |
| Haggi |                   |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  |                                   |
| Male  | achi              |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  | 274                               |
| Sacha |                   |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  |                                   |
| Trito |                   | ja   |     | ٠   |    |    |     |     |     |     | ٠  |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  |                                   |
| Joel  |                   |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  | 287                               |
| Haba  | tut               | ٠    | ٠   |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  | 289                               |
| Jona  |                   |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  | 291                               |
| Danie | eI.               |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      |       |   |      |     |    |     |  | 292                               |
| Regif |                   |      |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |    |    |    |     |     |      | egist |   |      |     |    |     |  | 295                               |

#### Benutte Literatur:

Die Schriften des Alten Testaments, in Auswahl neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt von H. Greßmann, H. Gunkel, M. Heller, H. Schmidt, W. Stärk, P. Volz. 7 Bde. Göttingen 1909—1915. Vandenhoeck & Ruprecht.

Die bisher erschienenen Bände des Sammelwerkes:

Das Alte Testament in religiösen Betrachtungen für das moderne Bedürfnis. Hersg. von Gottlob Mayer. Gütersloh 1911–15, C. Bertelsmann.

Die kleinen Propheten, übersetzt und erklärt von Jul. Wellhausen. 3. Ausg. Berlin 1898. G. Reimer.

Johs. Herrmann, Ezechielstudien. Leipzig 1908. hinrichs.

G. Hölscher, Die Propheten. Untersuchungen zur Religionsgeschichte Israels. Leipzig 1914. Binrichs.

Die Einleitung S. 1-16 und die meisten Aussührungen über Zephanja sind Artikeln des Verfassers in der Christlichen Welt 1914 entnommen.

#### Berichtigung:

S. 13, 3. 6 u. 7 von oben ist zu streichen: "wie es in dem Titelblatt geschieht".

#### Einleitung.

1.

Bur Einführung in diesen zweiten Band unserer Prattifchen Auslegung sei an die Ausführungen aus der Allgemeinen Einleitung gum ersten Band erinnert Dort war S. 38 als die Aufgabe einer wissenschaftlich gehaltenen Praktischen Auslegung bestimmt worden: sie sei der Versuch, in einem geschichtlich gegebenen besonderen Wort oder Bericht das Allgemeine zu erfassen und es auf die Gegenwart anwenden zu lehren. Dies ist um so leichter, je mehr die geschichtlich gegebenen Stoffe schon die Richtung auf das Allgemeine haben, aber um so schwerer, je mehr sie nur dem Dunkt der Dergangenheit angehören. wo sie entstanden sind. Im ersten Band sind darum die Cehrschriften behandelt worden, bei denen das Allgemeine auf der Oberfläche liegt und die Beziehung auf die Gegenwart sich mit Abstreifung der wirklich überwundenen Anschauungen und Normen sehr leicht berstellen läft. Am schwersten ist jene Aufgabe durchzuführen bei den rein geschichtlichen Berichten, die nur dronologisch sein wollen; denn wenn es auch eine Tendenz war, die ihre Aufnahme in die Schriften des A. T. veranlagt hat, so ist diese doch rein volks- und zeitgemäß und macht uns die Herausholung von Allgemeinem nicht immer leicht. Zwischen beiden Gruppen stehen nun andere Stoffe, die das Allgemeine in einer geschichtlich bedingten form enthalten; das sind einmal die Geseke, dann die Mythen und Sagen, und endlich die Propheten. Diese letteren stehen zwar in ihrer Zeit und wollen sie gestalten und umwandeln; aber sie enthalten so viel Allgemeines, daß es sich lohnt, gleichsam das reine Erz aus diesem Gestein berauszuschmelzen und für uns verwertbar zu machen. Natürlich ist der Gehalt an Allgemeinem nicht bei allen gleich; die Größten unter ihnen werden die sein, die das Meiste an jenem reinen Erz enthalten, während sich bei den Kleinsten die größten haufen von Schladen ergeben werden.

Unsere erste Aufgabe wird es sein, uns einen kurzen Überblick über den Derlauf der Zeit zu verschaffen, in der die Propheten gewirkt haben. In diesem Überblick werden aber die beherrschenden Umstände jener Zeit und die Grundzüge der prophetischen Wirksamkeit schon herauszutreten haben. Denn unsere Aufgabe muß ganz und gar geschichtlich gegründet sein. Wir gehören nun einmal zu einer Religion, die ihre großen Besitztümer als geschichtliche Erwerbungen besitzt. Dadurch ist es aber bedingt, daß wir uns genau mit den Grundzügen der Geschichte besassen müssen, in denen sie gewonnen wurden. Dieses Geschichtliche selbst hat für unsere Aufgabe an sich gar keinen Wert; es kommt nur in Betracht, soweit in ihm dauernde Werte entstanden sind.

Diese aber in ihrer Eigenbedeutung zu erfassen und zugleich das Nebensächliche abzustreisen, das, rein geschichtlich bedingt, seinen Wert verloren hat, ist eine Aufgabe, die nur unter strenger Beachtung der geschichtlichen Der-

hältniffe angefaßt werden fann.

Buvor muffen wir uns darüber flar werden, unter welchem Gesichtspunkt wir diese Geschichte aufzufassen haben und unter welchem nicht. Einst brachte man die Propheten mit Weihnachten in Verbindung: sie hatten den Messias angefündigt, und als er fam, war die Übereinstimmung seiner Erscheinung mit ihrer Weissagung ein reizvolles Zeugnis für den göttlichen Ursprung dieser seiner Erscheinung. Diese Betrachtung ift naturlich für uns nicht mehr mög= lich; denn sie ift dogmatischer und ungeschichtlicher Natur. Wenn wir die Propheten in die Geschichte stellen, dann wird sich uns als die hauptsache an ihren Gestalten ihr Derhältnis gu den großen Gemeinschaften herausstellen; denn diese sind in aller Geschichte das Wichtigste. Zumal das große Dolksund Staatsleben spielt in ihr die entscheidende Rolle. Es erblüht und es vergeht in der Geschichte, und zugleich bildet es ihren hauptinhalt, wie wir sie wenigstens bis jest anzusehen gewöhnt sind. So wird es also die Einstellung auf das Nationale sein, was unsere ganze Behandlung der Propheten leiten wird. Damit werden wir den Zielen gerecht, die wir in der Allgemeinen Ein= leitung zu der Gesamtaufgabe dieses Werkes, Band 1, S. 20 und 21 aufgestellt haben. Dort war ausgeführt worden, wie wir im A. T. eine Erganzung zu dem Grundgehalt des N. T. finden, weil es der Welt, und zwar der Welt, wie fie die Natur und die Kultur umfaßt, einen größeren Raum gewährt als das n. T. Bei der Kultur hatten wir vor allem das Leben der Gemeinschaften im Auge, also das des Staates, der Kirche und des Volkes, soweit diese überhaupt unterschieden werden können. Diese Dinge, durfen wir annehmen, werden in den Schriften der Propheten, weil fie der großen Dolksgeschichte ihre Aufmerksamkeit zugewandt haben, die wichtigste Rolle spielen. Damit werden wir eine wertvolle Erganzung zu dem Inhalt des ersten Bandes unserer Auslegung erhalten, der neben ausgedehnten individual-religiösen Stoffen die Natur und die nächste Umwelt des Frommen in das Licht Gottes gestellt hatte.

In letzter Linie kommt es uns natürlich darauf an, Gesichtspunkte zur religiösen Pflege unserer gemeinsamen Güter zu finden. Dafür soll uns Israel als Modellvolk dienen, an dem wir zum Besten unseres Vaterlandes den Einsfluß geistiger Kräfte auf ein Volk studieren können. Dabei wird es darauf anskommen, an der Geschichte des israelitischen Volkes Regeln des Geschehens und Normen des Handelns aufzuweisen, die für unser Volk und jedes Volk von Bedeutung sind.

2.

Darum müssen wir aber auf die besonderen Verhältnisse achten, in denen diese allgemeinen Werte gewachsen sind, damit wir ja zwischen dem, was dauernd wertvoll ist, und dem, was nur einmal war und galt, unterscheiden können. Vor allem müssen wir uns die politische Cage der Zeit klar zu machen suchen, in der die Propheten gewirkt haben. Natürlich kann diese nur ganz knapp und schematisch gekennzeichnet werden. Das Reich Davids war in das Nord- und

Südreich gespalten, die meist mit einander uneinig waren. Im Osten taucht eine Weltmacht hinter der anderen auf, um entscheidend auf Israels Geschick einzuwirken: Assprien, Babylonien und Persien. Im Westen stand als Hauptzgegenspieler Ägypten auf dem Plan. Neben diesen Hauptsiguren spielten noch eine Reihe von anderen Staaten eine Rolle: Sprien mit Damaskus im Nordsosten, Philisterland, Edom und andere im Südwesten. Dazwischen lag dann das geteilte Israel, als Küstenz und Durchgangsland von allen begehrt und von Keinem dem Andern gegönnt. Die Zeit vor dem großen Exil, also das achte und siebente Jahrhundert, zeigt wechselnde, politische Bildungen: zuerst droht Assurach dem Westen hinüber, und all die kleinen Staaten daselhst schließen sich zussammen zu Abwehrbündnissen, Ägypten im Rücken. Dann erhebt sich hinter Assur Abwehrbündnissen, Ägypten im Rücken. Dann erhebt sich hinter Assur Babel, bereit sein Erbe zu übernehmen, und wieder vereinigen sich die Weststaten zu ähnlicher Politik. So geht es die beiden Jahrhunderte in dem kleinen Ländchen Israel, das in die große Politik hereingezogen worden war, in hoffnung und Furcht, in Erfolg und Mißerfolg auf und ab.

Die Könige und die herrschenden Kreise hatten nun ihre staaterhaltende Politik die uns nicht unbekannt sein dürfte, wie überhaupt durch diese ganze Darstellung hindurch Manches zwischen den Zeilen zu lesen ist, was uns heute angeht. Man schloß Bundnisse je nach der politischen Lage mit Ägnpten, Sprien, Affur und Babel, sowie den kleinen Nachbarstaaten. Man pflegte die übliche nationalistische Politik, also das Selbstlob in der religiösen Form, daß man sich für das auserwählte Volk hielt, dem Gott sein Dasein unversehrt verbürgen muffe; man unterdruckte alle Kritik, auch die bestgemeinte, als unpatriotisch und vertuschte die Wahrheit; man sah alles unter dem Gesichtspunkt an, die Macht und den Reichtum der herrschenden Klassen, des "wahren Volkes" zu erhöhen. Endlich legte man großen Nachdruck auf den Kultus, denn man war fromm; man bediente sich seiner als einer unmittelbar wirkenden Versicherung gegen allen Schaden; denn man glaubte, man sei Gott recht, so wie man gerade sei, und so musse er das Volk erhalten. Wir bekommen so ein ziemlich flares und zugleich typisches Bild davon, wie ein Dolk stirbt und sich gegen sein Sterben wehrt.

Ganz anders als diese Kreise versahren die Propheten. Ihr gemeinsames Wesen ist dies, daß sie die religiös-sittlichen Ideale und Kräfte, die sie als Gottesmänner besaßen und pflegten, auf diesen Staat und ihr Volk anwendeten. Sie leben der Hoffnung, mit solchen geistigen Kräften den Untergang ihres Volkes aufzuhalten. Assur, Babel, Ägnpten, die großen Weltmächte auf der einen Seite — und geistige Kräfte auf der andern! Viele große Fragen von dem politischen und ethischen Gebiet tauchen auf: Hat Maurenbrecher nicht recht, wenn er in dem Buche "Das Leid" meint, es sei ein Irrtum der Propheten gewesen, wenn sie mit solchen geistigen Kräften brutalen geschichtlichen Notwendigkeiten in den Weg treten wollten? Gibt es überhaupt die Möglichkeit, in solche ehernen Entwicklungen mit geistigen Dingen hineinzuwirken? Aber wenn auch in Israel diese Kräfte nichts geholfen haben, ist hier nicht jene große Erscheinung zu beobachten, daß die Auswendung von Kräften, die zur Erreichung eines bestimmten Iweckes dienen soll, ungewollt zur Erreichung viel höherer Iiele dient?

Dor dem Zusammenbruch des Doppelreiches treten die großen Prophetengestalten Amos und Jesaia, hosea und Jeremia auf, jeder ein Charaftertopf für sich, die beiden ersten voll stolzer Kraft und feurigen Mutes, die beiden anderen mit einem starten Bug von Weichheit und Empfindsamkeit neben aller Glut ihres Zornes. Diese sind es, die es magen, dem rollenden Rad der Geschichte in die Speichen zu fallen, indem sie ihr Dolk von höheren Idealen aus, die ihnen geworden sind, reformieren wollen; solche machen ihr eigentliches Wesen aus, wie ja überhaupt neue Bewegungen auf dem geistigen Gebiet meist von neuen Idealen ausgeben. Don diesen Idealen aus üben sie zunächst eine einschneidende Kritik, und zwar an jenen drei Punkten, die die staaterhaltende Politif der Machthaber darftellen, an der herrschenden Kultur, dem üblichen Kultus und an der äußeren Politik. Wir bekommen aus ihren Schriften, die sie niedergeschrieben haben, um nachträglich zu beweisen, wie recht sie hatten, eine Fülle von Bildern aus dem damaligen Volksleben, die im Ganzen bei Allen dieselben sind; bei Allen werden sie auch wohl etwas gefärbt sein, denn Bufprediger sind schlechte historiker.

Sast alle jene Propheten klagen über Luxus und Schwelgerei, wie sie immer in gludlichen Friedenszeiten aufkommen. Der hirte Amos entruftet fich über die Elfenbeinbetten in den Dillen der Reichen von Samaria, Jesaia malt prachtvoll die Damen Jerusalems mit ihren trippelnden Schrittchen - solche Schilderung wäre auch literarisch berühmt, hatte sie nicht das Unglud, gerade in der Bibel zu stehen. Die Mittel zu jenem Lugus gewinnen die reichen Leute nach den Propheten durch ihre schamlose Ausbeutung des geringen Volkes; viele Begriffe aus unferm sozialen Sprachgebrauch finden sich darum bei ihnen, natürlich ohne den knappen abstrakten Ausdruck: Bodenwucher, Catifundien= bildung, Übergang aus dem alten patriarcalischen Verhältnis mit seinem Wohlwollen gegen Unbemittelte in harte wucherische Gewalttätigkeit. Dabei werden die Reichen durch eine schamlose Klassenjustig unterstütt: Richter und Zeugen stehen im Sold der Geldmacher, die einen harten despotischen Geift an die Stelle der alten Gemeinfreiheit zu bringen wissen; besonders haben die Witwen und Waisen darunter zu leiden. Das alles hängt aber mit der Bevorzugung der "Großstadt" Jerusalem zusammen; es scheint, daß der Prophet Micha das Problem der Großstadt und den sozialen Dorzug der Dorfbildung genau er= fannt hat. Im tiefsten Grunde kommt dieser ganze verkehrte Zustand aus verfehrter Gefinnung: eine Libertinerpartei beeinfluft die Bevölkerung, sie macht die Männer frivol und die Frauen fotett, sie macht alle luftern, verlogen und habgierig. Das kommt von der tiefgreifenden Skepsis, die das Volk an Gott und allem Guten zweifeln läßt; einmal wird der Begriff von "Jenseits von gut und bofe" für Gott ziemlich flar jum Ausdruck gebracht. Diefe Skepfis hängt selbst wieder mit dem tiefsten Grundschaden, mit der Zerstörung der alten heimatreligion durch die religiöse Ausländerei zusammen, wie Mode und Politik fie gemeinsam begünstigten.

Damit kommen wir auf den hauptpunkt der prophetischen Kritik. Diesen Kult nach der Weise des Auslandes greifen sie aufs schärste an, denn die Relizgionsmengerei geht mit der Ausbeutung hand in hand. Dabei kämpfen sie einmal gegen den kanaanitischen Naturdienst, den das Volk von den Urein-

wohnern übernommen hatte; natürlich handelt es sich für fie weniger um den Namen für Gott, Jahme oder Baal, als um die mit beiden Namen bezeichneten religiösen Gesamterscheinungen. Als Naturdienst bedeutete dieser Kult einen starken Rudgang gegenüber der Geistigkeit der israelitischen Religion, die sich nicht nur im Gottesbegriff, sondern vor allem in der praktischen Stellung jum Ceben äußerte, die selbst wiederum teils die folge teils aber auch die Wurzel jedes Gottesbildes ift. Wenn wir lesen, wie Dater und Sohn gemeinsam zur Tempelbirne gingen, wie die Reichen den gepfändeten Wein auf den gepfändeten Kleidern der Armen beim Tempelfest vertranken, dann haben wir hier Augenblicksbilder, die die gange Cage ins Cicht setzen. Neben diesem tanaanitischen Kult, den der niedrige Sinn des Volkes bevorzugte, griff aber die politische Erwägung auch nach dem affprischen Kult der Sterne; und zwar leitete fie dabei der Wunsch, den Gott der stärkeren Bataillone für sich gu gewinnen. Auch mit diesem kam orgiastische Schwelgerei ins Cand, die die alte einfache, tüchtige Art des Volkes schwer gefährdete. Außerdem tadelten die Propheten an dem Kult des Volkes noch seine mechanistische Seelenlosigkeit, die zu einer Beleidigung Gottes ward, zumal wenn sie mit all jenen unsittlichen handlungsweisen verbunden war; darum soll der Kult lieber gang wegfallen, als so zu einer Beleidigung Gottes und zur Derführung der Menschen werden. Die Priester zumal erscheinen in einem sehr üblen Licht; Schwelger, Schwindler, Saulenzer sind sie, die sich vom Dolk füttern lassen, statt ihm Gotteserkenntnis zu bringen. Endlich kämpfen die meisten unter den Gottesmännern gegen den Tempel-Aberglauben, gemäß dem Manche aus dem Bolk in dem heiligtum eine Dersicherung gegen jede Gefahr erbliden wollten. Im tiefsten Grunde all dieser üblen Erscheinungen liegt aber der Abfall der herzen von Gott; ent= weder hat man gar keinen Gott mehr, oder man kennt nur den Naturgott der niederen Religionsstufen, und zwar blok voller dumpfer gurcht ohne jede sittliche Regung.

Mit gleichem sittlichen Maßstab messen die Propheten auch die Politik, die innere wie die äußere. Die Könige machen Worte und halten nichts, sie sind meineidig und sie morden, wie es der bösen Königsmacherei einer haltslosen Zeit entsprach, die immer den Mörder seines Vorgängers aus der Reihe der hohen Offiziere den Thron besteigen sah. Gerade so treulos war das Volk, das in der Not die Leibeigenen befreite, um sie im Glück wieder einzusangen. Und auch die äußere Politik ist von dieser Treulosigkeit vergistet: Israel kleidet sich wie eine Dirne, um Assur und Ägnpten zu Bundesgenossen zu erhalten, es sliegt wie eine Taube bald nach Osten, bald nach Westen, es trinkt bald aus dem Euphrat, bald aus dem Nil.

Welche höheren Ideale sett aber diese Kritik voraus?

Neben der alten Einfachheit der Cebensweise ist es vor allem der Gebanke des Rechts und der Gerechtigkeit. Die Achtung vor der Person des einzelnen Volksgenossen ist die Bürgschaft für den Bestand des Volkes. Dieser Gedanke kehrt bei aller. Propheten der älteren Zeit mit der ganzen Einseitigkeit der neu entdeckten Wahrheit wieder, wenn auch in verschiedenen Ausdrücken und mit verschiedener Begründung. So stellt etwa hosea die Liebe höher als das Recht;

aus Liebe soll man Gerechtigkeit saen, wie der schöne bildliche Ausdruck lautet, der wieder die plastische Art dieser Volksredner kennzeichnet. Micha prägt das lapidare Wort: Es ist dir gesagt Mensch, was gut sei: Recht üben, Liebe üben und ehrfürchtig wandeln vor deinem Gott. So werfen sich diese Propheten mit dem Instinkt für die tiefsten und dauernosten Kräfte, die eine Gemeinschaft erhalten können, dem sittlichen Derderben entgegen. Don eherner Gewalt ist diese Macht sittlicher Grundüberzeugung, die sie erfüllt und die fie gur Berrschaft bringen wollen. Bu diesem schweren Unternehmen muffen sie dem Kultus sein altes Erstgeburtsrecht im haus der Religion streitig machen, um das Sittliche an seine Stelle zu setzen. Don den Propheten an geht ein Rhythmus durch die Geschichte der biblisch-kirchlichen Religion: auf ausgesprochen kultische Zeiten folgt eine ethische Reformzeit; aber diese wird selbst bald wieder von dem fultischen Grundtrieb verschlungen, bis die Schwächen des fultischen Betriebs wieder einen Rudichlag hervorrufen. Dielleicht hängt unfer neues Derständnis für die Propheten auch mit einem solchen Rudichlag gusammen. Es entspricht allen Zeiten mit aufklärerischem Geift, entweder einen Kultus gu fordern, der von Gerechtigkeitssinn begleitet ist, oder radikal den Ersag allen Kultes durch Gerechtigkeit zu verlangen.

Mit einer Sulle von religiösen Gedankenmitteln suchen die Propheten ihr Ziel im Volk zu erreichen. Vor allem ertönt das Dies irae, der hinweis auf das nahende Jorngericht, das sich in schweren heimsuchungen entladen wird. Die Propheten sind Ceute, die weissagen, um mit ihren Vorausverfündigungen heilfamen Schrecken einzujagen. Aber auch in die Vergangenheit geht ihr Blid gurud, um durch die Erinnerung an Gottes Wohltaten das Dolf gur Umkehr zu bestimmen. Das ganze Bild von Gott wandelt sich dabei in ihrem Geist: er ist nicht mehr der willige Schutpatron, der für ein paar Opfer Israels Schlachten schlagen hilft, weil er dazu verpflichtet ist; sondern er ist der Gott der Völker und der Welt: je mehr das Nationale am Bild Gottes gurudtritt, desto mehr kommen die sittlichen und die universalen Juge hervor; so bahnt sich im Gegensatz zu dem Nationalismus ein humanismus an, der sowohl individualistischer wie auch universaler Art ist, ohne daß er freilich den nationalen Mittelpunkt aufgabe. hinter jenem Gericht der Zukunft steht eine Zeit des heils, die wie jede herrliche Zufunft mit den garben des herrlichen Anfangs gemalt wird: das Paradies mit seinem Frieden tehrt wieder ein in die Welt. Dazu aber bedarf es von Seiten des Volkes eines völligen Neubruchs, wie es wieder in der gewohnten agrarischen Ausdrucksweise heißt. Kommt es dabei zur Sammlung eines Restes, also einer Jüngergemeinde der großen Propheten, so mag das empirische Israel vergehen; der Keim zum neuen ist in jener Auslese vorhanden. Gottes Treue läßt sein Dolt nicht dauernd im Stich, sondern wird mit ihm einen neuen Bund schließen. So tritt Gott überall hervor als die Rettung neben dem Guten, das eine Volksgemeinschaft allein zusammenhalten tann. Gott ist der feste Pol in der flucht der Zeit, Gott ist auch der Erzieher seines Volkes in der Geschichte, die er ja gestaltet. Auf Gott ruht alle hoff= nung, im Blid auf ihn wird alles gedeutet. So geht geradezu eine Leidenschaft für Gott durch diese Schriften hindurch, die Jeden unmittelbar ergreifen muß. Am wenigsten begreifen wir es, wie die Propheten auch ihre Stellung gur

äußern Politik durch diesen Blick auf Gott bestimmen lassen können; sie wollen eine Politik des Gottvertrauens statt des Vertrauens auf Bündnisse. Mag gegen die oben gekennzeichnete Treulosigkeit schon die einfachste politische Klugseit sprechen — entscheidend ist für sie nur dies, daß es unfromm ist, sich rats los solchem Schwanken oder gar der Verzweislung zu überlassen. Darum fordern sie tatsächlich als politische Grundregel Vertrauen und Stillesein als Quelle der politischen Kraft.

Was bedeutet diese gange Gedankenfülle? Sie bedeutet den Versuch, äußere Schwierigkeiten dadurch zu überwinden, daß man Beariffe der Dolksaemein= schaft umprägt oder vielmehr ihre Ideale und Makstäbe umkehrt. Dor allem erstredt sich dieser Versuch auf das Verhältnis, in dem Gott zu menschlichen Ceistungen steht. Das Volk liebt damals wie immer den nahen und unmittel= baren Weg des Kultus, um auf Gott Eindruck zu seinem Vorteil zu machen; dabei ist das Leitbild und Modell für Gott der orientalische Despot, der sich durch Bitten und Opfer seine großen Wohltaten abhandeln läßt. Die Propheten giehen den Umweg über das Gute por: das Gute steht im engsten organischen Zusammenhang mit Volkswohl und Staatserneuerung; ist es doch zum guten Teil aus den langen Erfahrungen gestaltet, die das Dolt in seiner wechselvollen Geschichte gemacht hat. Statt des magisch wirkenden Kultus verlangen die Propheten das organisch wirkende Gute zum heil des Volks. Vor allem arbeiten sie an dem Begriff des Nationalen. Sie versuchen ihn gänglich umguschaffen, wie es immer die Absicht oder der Erfolg großer Männer und Zeiten ift, daß die leitenden Begriffe umgefüllt werden. Nicht mehr ist für sie der gegebene Bestand des Volkes mit der Vorherrschaft seiner oberen Klassen der 3wed der göttlichen Ceitung und der menschlichen Politik, sondern in dem Geist der Propheten steht ein Ideal der Nation, das allein dem Willen Gottes entspricht. Gott will etwas aus ihr machen, und wenn sie etwas geworden ist in seinem Sinne, dann wird das Dolk ein Mittel für seine Zwecke, die er mit der Menscheit verfolgen will. So tritt eine Wendung ein: nicht ist Gott und das Gute ein Mittel für die Erhaltung der Nation, sondern die Nation ist ein Mittel für die herrschaft Gottes und des Guten. Weniger das Recht als die Pflicht des Volkes por Gott wird betont. hier ist ein Punkt, wo die oben erwähnte Heterogonie der Zwecke sichtbar wird: das Gute und die Verehrung Gottes wird ursprünglich nur als Mittel zur Erhaltung des Volkes gedacht; aber auf einmal wird das Mittel zum Zweck und der Zweck wird zum Mittel; es erhebt sich die selbständige Würde Gottes und alles Guten, wenn natürlich dabei der Gedanke an den Segen, den Frommigkeit und Sittlichkeit für das Gedeihen des Volkes mit sich bringen, nicht vergessen wird. So wird also der Begriff "national" seiner cauvinistischen Bestandteile entleert; der Einzelne und die Menscheit treten in demselben Mage hervor, wie das Sittliche das Nationale perdrängt und Gott im organischen Zusammenhang damit zum herrn der Völker wird. War bisher die Nation als berufen zur herrin über die Dolfer gedacht, so wird nun diese herrschaft in enge Beziehung zu dem Dienst gebracht, den fie der Menschheit ichuldet, nämlich ihr den Geift des Gesethes gu übermitteln, wenngleich dieser Gedanke erft bei dem zweiten Jesaia zum vollen Ausdruck fommt.

Natürlich behält das nationale Bewußtsein noch seine ganze Kraft bei, während sein Inhalt umgestaltet wird. An diesem Punkt liegt die ganze Tragik eines Jeremia, daß er sein Dolk ebenso glühend, aber in einem anderen Geiste liebt als die Sührer des Staates. Es ist ihm ergangen wie es allen in derselben Cage ergeht: wer die Liebe zu einer Sache anders faßt, wer ihren Gegenstand aus innerstem Drang umgestalten will, der kommt gleich in den Verdacht, daß ihm an diesem Gute selbst nichts liege; denn die Menschen können eine Sache, an der ihnen etwas liegt, eben darum nur in ihrem einzigen Sinne ansehen und auch fördern; in ihrem Eiser erscheint ihnen eine andere Art von Liebe als Gleichaültigkeit oder als Haß.

So ist es eine schwere Arbeit, Begriffe umzuarbeiten, weil es sich dabei nicht um den Verstand allein, sondern um das Gemüt und den Willen handelt, und die find befonders gabe, wenn hohe Guter und Werte in Betracht tommen. Wir können jene Kämpfe so sehr gut verstehen; denn auch wir haben unter uns den Gegensak zwischen einem bei aller Kraft beschränkten und in seinen Mitteln oft sittlich gleichgültigen Nationalismus und einem Universalismus, der sich seine Makstäbe an der Menscheit holt. Wenn man diesen Gegensat der Beurteilung unseres politischen Cebens zu Grunde legt, dann versteht man die tiefsten Bestrebungen der beiden einander entgegengesetten Parteien. hier liegen aber viele Probleme und viele Aufgaben eines politischen Nachdenkens und politischen Wollens, das höhere Ziele als die des Durchschnittspolitikers fennt. So schnell kann man nicht zwischen dem unbedingten Nationalismus und dem unbedingten Universalismus wählen: der erste gibt doch zu viel höhere sittliche Werte preis, wenn es sich darum handelt, den gegebenen Stand der Nation unter allen Umständen zu erhalten; der zweite gibt leicht die sittlichen Werte auf, die nun einmal auch in der engen Sestigkeit eines nationalen Derbandes enthalten sind. Ist uns die Moral des ersten Standpunktes zu eng, so die des zweiten zu weit; neigt der Vertreter des ersten zu sehr einer wilden Derteidigung jeder Magregel zu, wenn sie nur, ob recht oder unrecht, dem Daterland nütt, so wird leicht die Kritik des zweiten zu einer unfruchtbaren Nörgelei, die das Vertrauen zu den Autoritäten gefährdet. Wie weit sich jene Apologetik mit der Liebe zu allem Guten verträgt, das doch schlieklich den Bestand des Daterlandes allein dauernd sichern fann, wie weit diese Kritif wirklicher Liebe zum Daterland entstammt, die von dem glühend geliebten Ideal aus den gegebenen Justand verdammt, das ist die Frage, die immer aufs neue im Allgemeinen und vornehmlich am einzelnen Menschen geprüft werden muß, statt daß man in den beliebten Parteiurteilen darüber abspricht.

Die Geschichte gab den Propheten in der nächsten Zukunft Unrecht, gleichsam als wollte sie die Menschen davor schützen, die großen idealen Gedanken, die sie ans Licht gebracht hatten, nur auf die Rettung einer Nation zu beziehen, anstatt sie in ihrem hohen Selbstwert zu schauen. War auch die Zeit im Nordereich zu kurz, um die Kraft der geistigen Wirkung der Propheten zu erproben, so blieb dem Südreich immerhin eine Gnadenfrist von über hundert Jahren. Diese wurde sehr ernsthaft angewandt, und zwar in einem für uns wertwollen Sinn. Der König Josia sehte nämlich eine große Resorm im Geist der Propheten durch. Das fünste Buch Mose stellt den Niederschlag einer Arbeit

dar, an der sich prophetischer Geist und priesterliche Technik gemeinsam beteiligt hatten, wie sich oft große Reformgedanken eine Kodisizierung gesallen lassen müssen, die einen Kompromiß zwischen ihnen und gerade den Grundsähen darstellt, die sie bekämpst hatten. So wurden hier zwar sehr humane Bestimmungen aus dem Geist der Propheten zum Wohl der geringen Klassen getroffen, aber auf den sozialen Geist allein zu bauen, wagte man doch nicht, sondern fügte als Sicherung noch ein umfassendes Opfersnstem ein, das den Bestand des Staates verbürgen sollte; Unglaube und Trägheit ziehen immer wieder den unmittelbaren Weg des kultischen oder auch patriotischen hosdienstes der gründlichen und innerlichen Erneuerung vor.

Darin lag eine der großen tragischen Begebenheiten der Weltgeschichte, die uns immer an einem in ihr liegenden Sinn irre machen oder diesen Sinn in viel höheren Zielen suchen lassen wollen; gerade dieser König fällt im Kamps gegen Ägnpten, das dem neuaussteigenden babylonischen Reich etwas von der assprischen Beute entreißen will. Das gab eine große Enttäuschung; hatte man doch dem neuen Gesetz und Religionswesen die beinahe magische Bedeutung einer Bürgschaft gegen alles Unglück beigemessen, statt die Macht des Geistes zu begreisen, der langsam die Menschen und durch sie die Dinge bessert. Dielleicht war auch diese längere Zeit immer noch zu kurz, um den Erfolg sittlicher Resormen sichtbar zu machen; vielleicht ist einem untergehenden Dolk überhaupt nicht mehr zu helsen, zumal nicht, wenn man den rettenden Geist durch Zwang einzusühren versucht.

Dennoch leidet es keinen Zweifel, daß alle jene Gedanken der Propheten die Richtung auf die Erhaltung und Wiederherstellung eines Volkes haben. Es scheint, als ob diese von sozialen und allgemein sittlichen Idealen und Kräften abhinge, als ob das Gute gleichsam die Essenz der innersten Lebenskraft eines Dolkes sei, daß ebenso wie die erhaltenden Kräfte in den sogial-sittlichen liegen, diese wiederum in den religiösen ihren halt haben. Dann ift tatfächlich die Religion das, was die Welt im Innersten zusammenhält; wie groß aber ift der Schritt, der dann von der Macht des Gottesglaubens zu dem mächtigen Gott selbst hinüberführt? Wirkt Gott durch den Glauben der Frommen, die er stark macht, ein Volk zu erhalten? Gehört zu dem Vertrauen auf Gott, das oft Wunder vollbringt, etwas von Ahnung, Gefühl oder gar von Erkenntnis, daß gerade in diesem Vertrauen die hilfreichen Kräfte liegen? Oder schwächt ein jedes solches Wissen um sich selbst die unmittelbare Kraft des Vertrauens? haben wir in dem Vertrauen eines Jesaia und Jeremia auf die Zukunft ihres Dolfes ein Ergebnis ihres tiefsten Wunsches und einer Ahnung von der Bufunft zu sehen, oder ist es der Ausdruck eines geheimnisvollen Vorausfühlens, gar die Solge einer ihnen gewordenen göttlichen Kundgebung?

Israel wanderte ins Exil. Die Zertrümmerung des Volkes begünstigte den Individualismus, wie seine Entfernung vom Tempel den geistigen Gottesdienst förderte. Beides war ein großer Fortschritt auf dem Weg der Lösung der Religion von Volk und Land. Die politische Lage ist durch die Herrschaft Babels gekennzeichnet, hinter dem schon Persien auftaucht. Die jüdische Kolonie in Babel befand sich, fern von den tragenden und schützenden Hilfen der Sitte

und der heimat, in tiefem Verfall; hesetiel sitt sieben Tage verstört da, nache dem er ihren Zustand erkannt hat. Dann aber macht er sich an die Arbeit, das Volk wieder aufzubauen. hier beginnt für uns die zweite wertvolle Erstenntnis zu erwachsen: Wie baut man ein zerstörtes Volksleben wieder auf?— Zunächst wirst er die alten sozialen Gedanken in das Volksleben hinein; man soll keinen Zins nehmen und keine schmutzigen Geschäfte machen, man soll die Armen speisen und tränken, aber auch für eine gleichmäßige Aufteilung des Candes sorgen. Danebenwird der Einzelne Gegenstand seiner seelsorgerlichen Aufmerksamkeit, auf Ehe= und Familienleben gibt er Acht, um auf solche Weise die Verbannten zum heil des Volkes zu erziehen.

Daneben aber hat er religiöse Gedanken, die den Kultus wieder stark in den Dordergrund stellen. Israel soll sich um den neuen Tempel sammeln und dann ein Priestervolt der Menschheit werden. Der Kultus foll den Mittelpunkt des Volkslebens bilden, und zwar wird er nun als ein sinnbildlich-padagogisches Mittel zum Neuaufbau des Volkslebens gedacht. Der Geist hesetiels ist gang anders als der der früheren Propheten: jest heißt alles Organisation, Erziehung des Volkes; er verhält sich zu jenen Propheten, wie sich der spätere Luther zu dem früheren verhält. Diel höhere Tone schlägt der zweite Jesaia an: er will por allem das Vertrauen des Volkes auf seinen Gott stärken: seine Sache ist Gottes Sache, also glaube es an sich und seine Zukunft. Niemand erreicht etwas Großes, der es nicht für das Wichtigste in der Welt ansieht; die religiofe form dieses Glaubens an sich und damit seine tiefste Wahrheit ift der Glaube an Gott, der alles, was der Erhaltung wert ist, erhalten wird. Um so mehr kann der Prophet diesen Glauben pflegen, als er den Sieg des Guten in der Welt in hochklingendem Optimismus mit dem der Sache Israels zusammenschaut. Universalistisch und ethisch gerichtet, wie er ift, schaut er als Biel der gangen Suhrung des Dolfes durch feinen Gott den Anschluß der Völker an das geläuterte Israel, das an ihnen seinen Beruf als Weltmissionar des heiligen Gottes erfüllen wird. Wie immer ein hohes Ziel dazu gehört, um dunkle Wege als notwendig zu seiner Erreichung zu erkennen, so ist für ihn angesichts dieses Bieles die Bedeutung des Exils flar: ein Kern des Volkes follte sich in ihm bilden, eine Auslese der Besten, die das Dolk mit Gott in Derbindung bringen und ein Sicht für die gange Welt fein follten. Diefer ethische Universalismus mit nationaler Grundlage ist vielleicht die beste Cosuna für die schwierige grage nach dem Derhältnis gwischen Dolf und Menschheit. Wir wurden es etwa so ausdruden: Jedes Volt soll sich selbst in seiner besten Eigenart erfassen und diese pflegen, um der Menschheit, also den anderen Dölkern seinen Beitrag an Bildungsgut zu übermitteln, ohne daß es aufhört, es selbst zu sein.

Die heimkehr entsprach freilich den hohen Erwartungen nicht. Nicht nur recht eng und klein hat es in dem Gemeinwesen ausgesehen, das sich um den Tempelberg bildete, sondern auch recht übel und jämmerlich. Wieder erhoben sich Streit und Bedrückung, Religionsmengerei und Skepsis. Diesen Zuständen gegenüber wußten die Propheten der Zeit keinen andern Rat als die starke Betonung des Gesehes. Ordnungen und Formen werden für das Volksleben geschaffen wie in der zweiten hälfte der Resormation. Das Volk will mit

Gesetz erzogen und gebändigt sein, der Geist allein tuts freilich nicht. sonders fällt aller Nachdruck auf den Sabbat, aber nicht ohne daß dabei der sittlich-soziale Geist zu seinem Recht kame. Eine Sonthese zwischen kultischen und sozial-sittlichen Grundsäken tritt ein; ist das ein Rudschritt ober ein Sortschritt? - Neben dem dritten Jesaia treten Ceute auf wie haggai, Sacharja und Maleachi. Sie zeigen dieselbe Geistesart wie hesekiel: auf der einen Seite schelten sie über die mangelnde Opferwilligkeit beim Neubau des Tempels, auf der anderen treten sie für die Schonung von Witwen und Waisen, aber auch für die Frauen ein, von denen fich ihre Manner leichtsinnig icheiden wollten. Dazu kommen noch die alten religiösen Klänge: Dertrauen auf den Gott Israels, der sein Dolf liebt, der nicht gleichgültig ist gegen Gute und Bose, der vielmehr die Welt nach seinen sittlichen Makstäben richten wird. So pereinigt sich hier Altes und Neues; zu den großen religiösen und sittlich-sozialen treten neue Gedanken: die Organisation und die Volkserziehung, der Kultus und die kirchliche Sitte, endlich eine Erneuerung des nationalen Bewuftseins, das zum Chauvinismus ausarten wollte.

Überschauen wir das Ganze, so treten uns einige Regeln entgegen, die die Entwidelung zu leiten icheinen. Ein gewisser Rhothmus macht fich auf verschiedenen Gebieten geltend, ein Rhythmus, der aus Sak und Gegensak und dem Kompromik zwischen beiden besteht. So machen die älteren Propheten die forderungen der Sittlichkeit gegenüber der herrschaft des Kultus geltend, die späteren Propheten verbinden Kultus und Sittlichkeit wieder enger miteinander. So betonen jene gegenüber der Selbstgenügsamkeit des Dolkes den Wert des Einzelnen und schauen auf die Menschheit; diese dagegen schlagen den nationalen Ton wieder stärker an, wenngleich die universalistische Begiehung nicht verschwindet. Die älteren Propheten seken einen ausgesprochenen Individualismus dem organisierten Dolksleben entgegen, die späteren legen wieder Wert auf die Organisation. hatten sich die großen Propheten oft sehr idarf dem Priestertum gegenübergestellt, die späteren sind priesterliche Propheten oder prophetisch gerichtete Priester. Eine Art von großer Aufklärungszeit zerstört die alte Verfassung des Volkslebens durch hohe Ideale, langsam aber sucht fich der neue Wein wieder die alten Schläuche. Dielleicht baben wir an diesem invischen Wechsel, an dieser Aufeinanderfolge von Rudschlägen eine der Regelmäßigkeiten im menschlichen Geschehen, wie wir sie wünschen möchten, um etwas tiefer unter die Oberfläche der Erscheinungen zu dringen. Ober wenn wir von solch großen Gesichtspunkten absehen, so haben wir gang flar für unser prattisches Wirken die Erkenntnis gewonnen, wie wichtig die Organisation ift. Wir haben uns alle für die ersten großen Propheten begeistert, wir haben ihre großen sozialen, vornehmlich aber ihre religiösen Gedanken famt ihrem Gegensatz gegen die Aberschätzung des Kirchentums in uns aufgenommen. hier ist eine Lude! Dielleicht haben wir jest mehr Derständnis für ihre Organisationsbestrebungen, für die Organisationen der späteren Propheten, für ihre padagogische Auffassung der Sitte und besonders für die des Kultus. Auch die enge Beziehung, die sie wieder zwischen Religion und Dolksleben und dem Staat anbahnen, ist uns wieder wertvoller

geworden. Dabei bleibt das große Derdienst der früheren Propheten ungeschmälert: sie haben ein unschätzbares Gedankengut hervorgebracht, und zwar ist dieses auf dem oben genannten Wege geschehen, der mit dem Besgriff der heterogonie der Iwecke bezeichnet wurde. Deren Wesen besteht ja darin, daß für bestimmte zeitliche Aufgaben Mittel aufgewandt werden, die weit über den vorliegenden Iweck hinausgehen, die sich eben darum zu Selbstwerten erheben, denen auch die Größen dienen müssen, in deren Dienst sie entstanden sind. Diese Selbstwerte sind die reise Sittlichkeit, die Persönlichkeit des Einzelnen, die Menschheit. Es ist allen großen Zeiten eigen, daß sie solche Werte, vielleicht gerade diese großen hauptwerte der Menschheit, zum ersten Mal oder aufs Neue ans Licht gebracht haben. Darin liegt etwas Versöhnendes gegenüber der Notwendigkeit des Verfalls, dem auch die glänzendsten Zeiten und die begabtesten Völker nicht entgehen können.

Die Normen für die, die sich an dem Geist der Bibel für alle wichtigen Cebensgebiete gurechtfinden wollen, sind schnell gusammengestellt. Soll ein Dolk sich erhalten, dann bedarf es der sozialen Gesinnung; diese wurzelt in der sittlichen Verfassung, und deren halt ift der Glaube an die heilige Macht Gottes. Soll sich ein Dolk erhalten, dann bedarf es des unerschütterlichen Glaubens an sich selbst, der am tiefsten in dem Glauben an seine Erwählung verankert ist. Niemals kann ein Dolk erhalten werden, wenn sich die herrschenden Kreise damit begnügen, die politische und firchliche Autorität, die die Masse im Jaum halten oder auch rechtlich und sittlich erziehen soll, mit allen, auch nicht-sittlichen Mitteln zu stüßen und zu verteidigen. Das geht gegen das Grundgesetz im Völkerleben, und das ist das Gesetz der Wahrheit. Es ist unwahr, ohne eigene Überzeugung Andere rechtlich und sittlich machen zu wollen zum Vorteil des Volkes oder gar zu dem einer bestimmten Klasse. Mag auch der Einzelne in seinem furzen und beschränkten Dasein oft dem Gesetz Gottes spotten, daß der Mensch ernten muß, was er gesät hat, im langen Ceben eines Volkes sett sich der enge Zusammenhang zwischen Leichtsinn und Derderben ebenso durch, wie der zwischen Tüchtigkeit und Gedeihen. Dieser Blid in die Tiefe der Zusammenhänge eines Volkslebens hinein gehört zu dem Erbe, das die Propheten zum geistigen Besitz der Menschheit beigetragen haben.

3.

Diese Regeln des Geschehens und Normen des Handelns, die sich in der Geschichte des Volkes in der Zeit der Propheten gewinnen lassen, werden den Hauptkern unserer Aussührungen ausmachen. Es wird unsere Einzelaufgabe sein, den Ort genauer zu untersuchen, wo sie entstanden sind, und zu zeigen, welche Art der praktischen Verwendung uns offen steht. Dabei wird es an Wiederholungen nicht fehlen; nicht nur sind es dieselben Grundgedanken, die die meisten Propheten äußern, sondern auch vorab dieselben Gebiete, auf die sie seizehen, nämlich das Leben des Volkes nach seinen mannigfaltigen Seiten hin. Diese sind schon mehrmals aufgezählt: sein eigenes Leben, also staatslebens wie Rechtspslege und Kultus; dann sein nationales Leben, wie es

sich besonders im Verkehr mit andern Völkern äußert, also das weite Seld der äußeren Politik. Wenn wir Regeln des Geschehens und Normen das handelns aus den Propheten für diese Gebiete zu sammeln suchen, dann können wir sagen, daß wir sie unter dem sozialsphilosophischen und sozialsmoralischen Gesichtspunkt behandeln wollen. Beide zusammen lassen sich unter dem höheren Gesichtspunkt, dem sozialsethischen, vereinigen. Darum können wir, wie es in dem Titelblatt geschieht, von einem Beitrag zur Sozialethik sprechen.

Worin besteht der praktische Gehalt dieser Sozialethik? Mit ihm soll unsere Absicht bezeichnet sein, den ganzen Gehalt der geschichtlich verstandenen Prophetenbücher auf die Gegenwart zu projizieren. Gerade jene allgemeinen Regeln und Normen sollen die Brücke von dem geschichtlichen Gehalt zu der praktischen Verwertung bilden. Diese enge Beziehung zwischen dem Einst und dem Jetzt wird uns den Gewinn bringen, daß uns sehr vieles von dem, was einmal gewesen ist, Gesichtspunkte liesert, um Gegenwärtiges zu verstehen und zu gestalten; das geschieht aber, indem die Regel und die Norm in dem Gewand der geschichtlichen Gestalt oder Lage erscheint, und so eine viel größere Kraft gewinnt anzuziehen und zu überzeugen, als wenn sie in nackter Abstraktheit erschiene.

Indem wir unsere Aufgabe so bezeichnen, daß es sich uns um eine prattische Sozialethik handelt, werden die Erwartungen von vornherein auf die Dinge bin gelenkt, die wirklich den Inhalt unserer Darbietungen ausmachen. Es sollen nämlich nicht nur Stoffe gur unmittelbaren Derwertung in Predigt und Unterricht sein, die wir an dem Saden der Analogie zwischen Damals und heute gewinnen wollen; natürlich dürfen solche nicht fehlen, und sie sollen, wo es nur immer möglich ist, berausgeholt und angeboten werden, Wichtiger und umfangreicher aber als dieser konstitutive, alfo für die unmittelbare und inhaltliche Derwertung geeignete Stoff soll uns der regulative fein. Darunter seien Gedanken verstanden, die weniger gur Darbietung selbst als zur Gewinnung von Gesichtspunkten und Grundsätzen geeignet sind, die also weniger auf die Kanzel und das Katheder als in die Studierstube und auf die Konfereng gehören. Das Allermeiste in den prophetischen Schriften läßt sich nun einmal nicht glatt in der alten Weise der Tertgewinnung und -behandlung übernehmen. Aber um darum gleich auf die Schutthalde geworfen zu werden, dazu sind diese Stude doch zu wertvoll. Denn sie haben sehr viel mittelbar verwertbaren Gehalt. Ist das doch überhaupt der wichtigste Ertrag, den die Beschäftigung mit flassischer Geschichte abwirft, daß diese Geschichte einen Reig auf unser Wollen und Denken ausübt, uns selber gu finden, wie wir auf den Gebieten wollen und denken muffen, die den Gegenstand der Arbeit dieser Großen gebildet haben. Sie üben alle auf uns solche Reize aus, und wir handeln selten ohne solche Reize, auch wenn wir es nicht merken und miffen. Solche Reize können nun gang verschiedener Art fein: fie können dahin zielen, daß wir heute genau in derselben Weise denken und wollen wie fie, soweit das überhaupt auf geschichtlich bedingtem Boden möglich ift, sie können aber auch dahin wirken, daß wir uns anders, ja genau im Gegensatz zu ihnen entscheiden. Wenn wir uns nur dabei selbst finden, dann baben sie uns ihren besten Dienst getan. Darin also liegt die regulative Bedeutung der hier be-

handelten Schriften, daß wir sie uns als Reize zur eigenen Gedankenbilbung dienen laffen. Diese unfere hier vorzutragenden Gedanten follen dann auch felber wieder weiter als Reize dienen: sie sollen den Ceser veranlassen, selbst in Übereinstimmung oder im Widerspruch mit ihnen, seine eigenen Gedanken und Ideale zu finden. Anders geht es nun einmal im geistig-geschichtlichen Leben nicht zu: es gibt feine Übertragung und feine Originalität, feine völlige Abhängigkeit und keine völlige Selbständigkeit, kein völliges Aufhören und kein neuschöpferisches Anfangen; die ausgeprägten Gestalten der Geschichte wirken sich immer weiter aus, und zwar auch in den verschiedenen Bilbern, die fie au den verschiedenen Zeiten angenommen haben; wir von heute haben Gedanken und Ideale, die in übereinstimmung und im Widerspruch, jedenfalls aber aus der Berührung mit früheren entstanden sind. So wird also ein wesent= licher Teil der nachfolgenden Ausführungen aus Gedanken und Reflexionen über heutige Aufgaben von Dolk und Staat, von Kirche und Kultur bestehen, die aus Anlag der geschichtlichen Äußerungen der Propheten über die damaligen Erscheinungen dieser Werte entstanden sind. Darin liegt schon, worauf ein für allemal hingewiesen werden soll, daß jene Projektion des Damals auf das heute nur so vor sich gehen darf, daß die zeitliche Entfernung stets berücksichtigt wird. Staat und Dolk, Kirche und Kultur sind heute etwas gang anderes als damals; nicht nur ist jede dieser Größen viel umfangreicher, als sie bei unserem Modellvolk waren; sie haben sich auch inhaltlich verändert. Einmal sind sie alle im Dergleich zu ihrem damaligen Ineinander viel mehr auseinander getreten; dann aber ist 3. B. der Staat heute etwas gang anderes, als er es damals war. Trogdem glauben wir noch genug von jenen Regeln und Normen, und erst recht von diesen regulativen Gedanken auffinden gu können, um die Bearbeitung der Propheten nicht als vergeblich anzusehen.

handelt es sich bei der eben besprochenen Derwertung der prophetischen Schriften um Grundsätze für das soziale Leben, wie wir sie immer einmal in den verschiedenen Tätiakeiten unseres Amtes anzubieten haben, so mussen wir noch ganz kurz von einer Verwendung des in den Propheten waltenden Geistes sprechen, die weit über diese erste hinausgeht. Es war in der Übersicht über den geschichtlichen Verlauf der Begriff der heterogonie der 3wecke gebraucht worden. Er besagt, wie ausgeführt worden ist, daß sich etwas, was bisher Mittel für einen anderen Zweck war, auf einmal zur Würde eines Zweckes selbst erheben könne. So verhält es sich mit dem religiös-sittlichen Ceben, das die Propheten als Ideal aufgestellt haben. War es für sie zuerst im Ganzen ein Mittel zur Erhaltung des Volks- und Staatslebens, so gewinnt es allmählich die eigene Würde, die dem hohen und heiligen zukommt. Dieser übergang wird sich uns häufig in den Schriften der Propheten offenbaren. Sie sind es doch vor allem, die den Geist des heiligen in die "Beilsgeschichte" hereingebracht haben, die unsere ganze religiöse Entwickelung bestimmt. Don ihm ift Jesus erfüllt gewesen und alle anderen haben ihn aufgenommen und weiter getragen, die zu den Großen unserer Religions- und Kirchengeschichte gehören. Es ist der Geist der hingebung an die als Personlichkeit gedachte Gottheit, die in einem Leben des Vertrauens auf sie und im Dienst an dem Guten wirksam wird. Dieser Geist der prophetisch-driftlichen Werte und Ideale

ist mehr als der hort des Cebens der Dölker, er ist auch der unentbehrliche halt alles persönlichen und alles geistigen Cebens überhaupt. Er ist die Wahrsheit selbst, soweit sie im Menschengeiste Raum gewinnen kann. Ihm steht ein anderer Grundthp religiösen Fühlens und Denkens gegenüber, nämlich der impersonalistische Pantheismus, wie er vor allem im Buddhismus zur Erscheinung kommt. Diese beiden Then ringen gegenwärtig um die Seele der Menschheit. Wenn die Gesahr droht, daß der zweite The, sei es dem Hühlen, sei es dem Denken, zu großen Eindruck macht und innerhalb der christlichen Welt an Boden gewinnt, dann steht warnend der andere The gegen ihn auf, wie er den Propheten aufgegangen ist. Wer sie gründlich verstanden hat, der ist, wenn auch nicht gegen einen Einsluß des anderen Thes, aber gegen die Selbstäuschung geseit, als ob sich der zweite The mit dem ersten vertragen oder gar an seine Stelle seten dürfe.

haben wir in dieser Erkenntnis schon eine wertvolle regulative hilfe zu sehen, so tritt noch eine andere hinzu. Gerade jener Übergang, den wir als heterogonie der Iwede bezeichnet haben, ist von einer nicht zu unterschätzenden pädagogischen Bedeutung. Was sich nämlich in der Geschichte zugetragen hat, das kann und soll sich immer noch in der Gegenwart zutragen: wenn das Gute und das heilige zuerst als Mittel für die Aufrechterhaltung von nationalen Werten begehrt wird, so kann sich dabei die Freude an dem Guten und heiligen selbst entzünden, die nach dieser seiner praktischen Bedeutung gar nicht mehr fragt. Gewiß ist es für sehr viele schon eine hohe, sast unerschwingsliche Erkenntnis, daß das Leben der Völker abhängt von ihrer hingebung an das Gute und heilige; aber dabei darf man nicht stehen bleiben, sondern muß von da aus noch höher zu der unbedingten Würdigung der Welt Gottes selbst hinauf führen, wie wenige uns auch dabei solgen mögen. So läßt sich auch ein pädagogischer Leitgedanke für alle kirchliche Beeinflussung gewinnen, der einsach Gottes erziehliche Leitung der Menschheit im Kleinen nachzuahmen anleitet. Auch dieser Gedanke gehört nicht in eine Predigt hinein, aber er hat die Aufgabe, der Predigtarbeit im Ganzen eine Richtlinie zu bieten.

hat die Aufgabe, der Predigtarbeit im Ganzen eine Richtlinie zu bieten. —
Die vier ersten Propheten, die wir zu behandeln haben, Amos, Hosea, Jesaia und Jeremia, gehören verschiedenen Zeiten und Reichen an, die ersten beiden wirken im Nordreich, die beiden letzten im Südreich. Amos und Jesaia treten in einer Zeit auf, da ihr Vatersand noch in Blüte stand, wenn es auch schon von dem mächtigen Nachbar im Osten in seinem Dasein bedroht war, Hosea und Jeremia haben es mit einem untergehenden Volk zu tun. So tritt uns also zweimal entgegen, wie sich biblische Propheten einem trotz eines glänzenden Anscheins gefährdeten und wie sie sich einem dem Untergang zueilenden Staat gegenüber verhalten haben.

4.

Über die äußere Anordnung bedarf es nur weniger Worte. Wir haben es in den prophetischen Schriften nicht nur mit allgemeinen Gedanken zu tun, sondern mit Persönlichkeiten, die zu verschiedenen Zeiten und angesichts ganz verschiedener Aufgaben gewirkt haben. Darum ist es unmöglich, Gruppen von Gedanken aller oder auch nur einiger zusammengehöriger Propheten zusammens

zustellen und mit prattischen Anmerkungen zu begleiten. Dielmehr muß die Eigenart des einzelnen Propheten dadurch erhalten bleiben, daß jede Schrift für sich besonders behandelt wird. Dabei soll überall, wo es möglich ist, eine geschichtliche Einleitung die Sage flar machen, in der der Prophet aufgetreten ift; nur fo wird erkannt, in welche entsprechende Cage der Gegenwart sein Wollen und Denken past und eingreift. Oft wird sich dabei eine bestimmte Frage ergeben, die gerade um dieser Cage willen an ihn zu richten ift. Darauf wird der Inhalt seines Wollens und Denkens, also seine Reden zur Behandlung tommen. Dabei muß auf die oft so gang gufällige und ungeschickte Anordnung, wie sie im gewöhnlichen Text zu finden ift, verzichtet werden. Es kommt uns ja doch darauf an, einen Einblick in das organische Gefüge der Gedankenwelt der einzelnen Propheten zu tun; natürlich darf dieses nicht unter dem üblichen Gesichtspunkt der Biblischen Theologie des A. T., sondern muß es unter dem auch geschichtlich allein richtigen Gesichtspunkt des Wirkens gewonnen werden. Dabei wird in der Regel die augenblickliche Notlage des Candes den Ausgangspunkt bilden, die Sünde, die sie verschuldet hat, wird zu folgen haben, und die erhoffte Errettung wird den Schluß machen. Diese ganze Darstellung der Gedankenwelt der einzelnen Propheten wird auf die wichtigften Punkte achten muffen, an denen uns unter dem uns maggebenden Gesichtspunkt liegt; also es werden die Begriffe herausquarbeiten sein, die zu dem Gedanken des Wirkens gehören: gegebene Zustände, Normen und Ideale höherer Art, sowie falsche und richtige Wege, die zu diesen Zielen von jenen Voraussehungen aus eingeschlagen werden können. Bei diesem gangen Verfahren soll die Einheit eines jeden Abschnittes gewahrt bleiben, ohne daß die Zusammenfassung mehrerer verwandter Abschnitte ausgeschlossen wird. Dabei werden Wiederholungen nicht gang zu vermeiden sein; wenn auch eine straffe Zusammenfassung der Gedanken eines Propheten solche Wiederholungen vermindern würde, so ist doch das Bedürfnis der Praxis zu berücksichtigen, die für ihre Aufgaben runder, geschlossener Abschnitte bedarf. - Ein Schlufabschnitt soll endlich Antwort darauf zu geben versuchen, wieweit wir dem Propheten eine Antwort auf unsere Frage entnehmen können, die wir an ihn richteten; außerdem soll seiner gangen Bedeutung für die Praris Ausdruck verliehen werden. Wo etwas über sein persönliches Geschick zu melden ist, da wird auch dieses in Betracht zu ziehen sein.

#### Amos.

#### Einleitung.

Juerst muffen wir feststellen, welche Fragen wir an Amos zu richten haben. Jugleich aber muffen wir uns flar werden, welche Schranken gu beachten find, wenn wir die Antwort des Propheten vernehmen. Denn das, was er fagt, mag so neu und bedeutend sein, wie es will, einen Anspruch auf Absolutheit hat es nicht. Wir muffen also wiffen, unter welchen Umständen fein Wirken verlaufen ist. Daraus ergibt sich dann mit einem Schlag, was wir ihn zu fragen und unter welchen Einschränkungen wir seine Antwort zu würdigen haben. Wir haben also nicht nur, um ihn zu verstehen, was dem Geschichtsdarsteller genügt, sondern vor allem, um seine Bedeutung für unsere heutige Aufgaben zu bestimmen, darzustellen, unter welchen Voraussetzungen er gewirkt hat. -Diese sind unter einem zwiefachen Gesichtspunkt zu gewinnen. Einmal handelt es sich darum, geschichtlich die Cage zu erfassen, die ihn dazu trieb, sein Wort erschallen zu lassen. Diese seine geschichtliche Lage wird auf ihren allgemeinen Gehalt hin zu untersuchen sein. Dann aber handelt es sich vor allem darum, worauf Amos in seiner geschichtlichen Lage geachtet und wie er sie aufgefaßt hat. Erft diese Spiegelung der Lage in seinem Gemut erklart uns fein Wirken und hilft uns, die Art, wie er sie fritisiert hat, selbst wieder zu beurteilen.

Die äußeren geschichtlichen Verhältnisse sind nicht schwer zu erkennen. Es handelt sich bei Amos und bei Hosea um das Nordreich.' Bei beiden erscheint es in ganz verschiedenen Stusen seiner Entwicklung. Unter Jerobeam II., zu dessen Zeit Amos auftrat, ist es auf dem Höhepunkt seiner Macht. Es war ihm gelungen, das Verhältnis der Abhängigkeit von Sprien, in das das Reich unter seinen Vorsahren geraten war, durch einen glücklichen Krieg dauernd zu beseitigen, nachdem es schon seinem Vater geglückt war, dieses Joch zu zerbrechen. Jerobeam II. gelang es, nicht nur alles ihm von den Sprern abgenommene Land wieder zu erobern, sondern auch die Grenze des Reiches bis über den Libanon hinaus nach Norden auszudehnen. (2. Kön. 1423–29.) So vereinigte er, da auch das Südreich von seinem Reiche abhängig geworden war, sast alle Gebiete unter seiner Herrschaft, die David als König beselsen hatte. So gelangte das Reich auf eine höhe, wie es sie vorher nie inne gesbabt hatte.

Eine folche geschichtliche Cage hat sich immer einmal in der Weltgeschichte wiederholt. Unsere deutsche Geschichte weist allein im letten Jahrhundert zwei solche höhepunkte auf. Außerdem erwarten wir von dem großen Krieg

Amos.

mit Freude und Zittern, daß er uns eine solche Cage bescheert. Darum ist es von Bedeutung, wie sich ein Mann wie Amos zu dieser höhenlage des nationalen Cebens stellt.

Sür den Glanz des Volkes hat er nicht im Geringsten ein Auge. Er sieht bloß auf die innere Seite der Zustände des Candes. Dabei gewahrt er überaus viel, was ihm nicht gefallen kann. Er gewahrt einen starken nationalen Dünkel, der sich vor allem in hochmütigem Herabsehen auf die anderen Völker äußert und zugleich alle Kreise des Volkes blind gegen die Macht der Assprer macht, die im hintergrund darauf warten, das kleine Reich zu vernichten. Dann achtet er auf die wirtschaftlichen Verhältnisse, besonders auf den Curus oder wenigstens auf das, was ihm Curus schien. Wir dürsen dabei nie vergessen, daß er sieht und schildert, wie ihm die Dinge vorgekommen sind. Neben dem Curus fällt ihm soziale Ungerechtigkeit in die Augen, die den Reichen die Kosten ihrer Üppigkeit bestreiten hilft. Endlich aber erweckt der Kultus seiner Zeit seine Ausmerksamkeit. Dessen Mittelpunkt war wie von alters her das Opfer und die Seier an den Tempeln, die in Üppigkeit und Custigkeit begangen wurde.

Nationales Selbstgefühl, Curus und Ungerechtigkeit, Opfer und zeiern voll kultischer Fröhlichkeit ohne das Bewußtsein sittlicher Verpflichtung — so sieht Amos die Zustände seiner Zeit an. Auch wenn wir manche Übertreibung des starken Prophetengeistes abziehen, bleibt doch immer genug übrig, was wir als Schilderung der Wirklichkeit gelten lassen müssen. Ähnliche Zustände, wie er sie schildert, können wir uns als die Folge der allgemeinen Entwickelung des Nordreiches und zugleich als Ursache seines baldigen Zusammenbruches wohl vorstellen.

Wir haben also von ihm Auskunft darüber zu erwarten, wie sich ein einsacher vom Geist Gottes von seinem hirtenberuf weggeholter Frommer vom alten Schlag, dem aber ganz neue Blicke in das sittliche Wesen der Frömmigkeit seines Dolkes gegeben sind, zu jenen Zuständen stellt, wie er sie kraft seiner Eigenart ansehen und beurteilen muß. Oder allgemeiner ausgedrückt, wir haben zu fragen, welche Stellung zu einer solchen höhenlage des nationalen Lebens gemäß dem tiefsten Trieb des biblischen Geistes einzunehmen ist, wenn das unerklärbare Feingefühl der von Gottes Geist mit Zukunstsahnungen ausgestatteten Seele oder die klare Berechnung des an ähnlichen Lagen geübten Derstandes auf innere Fäulnis und nahendes Derderben hinweist.

So werden unsere größte Aufmerksamkeit die Reden des Propheten erwecken. Sie werden auf Allgemeines hin abzusuchen sein, was sich für ähnliche Lagen der Gegenwart und Zukunft ergibt, freilich nicht ohne daß die Derschiedenheit der Zeiten und Verhältnisse in Betracht gezogen wird. Ganz außersordentlich wertvoll ist uns aber der Bericht über den Zusammenstoß, den Amos mit den herrschenden Gewalten gehabt hat. hier tut sich Topisches in reichem Maße auf. Darum wird uns die Ausweisung aus Bethel ausführlich zu beschäftigen haben. Es ergeben sich uns also aus der Beschäftigung mit den Reden und dem Geschick des Amos wertvolle Blicke in die inneren Zustände eines Reiches, das auf dem Punkt steht, aus seiner höhenstellung in sein Derzderben hinabzustürzen; dann Blicke in den unerbittlichen Ernst eines Kulturkritikers, wie nach A. Bonus die Kritik der Kultur die unablässige Aufgabe

der Religion sein soll; endlich in den Kampf zwischen den herrschenden Gewalten und dieser kritischen Gestalt.

Die Reden teilen wir in solche ein, die vor allem jener Kritik an den herrschenden Zuständen dienen, und in solche, die Drohungen im hinblick auf das nahende Verderben enthalten. Jene Bußreden, die die hauptmasse bilden, ordnen wir nach den genannten Gesichtspunkten. Wir lassen die Reden vorangehen, in denen Amos die Kultur des Nordreichs verurteilt, und lassen dann die anderen solgen, die dem Kultus gelten. Zur Kultur rechnen wir das nationale Gehaben und die sozialen Verhältnisse. Was der Prophet über den Kultus sagt, bezieht sich teils auf die gottesdienstlichen Verhältnisse selbst, teils auf das, was wir Kirche im weiteren Sinne nennen. Innerhalb dieser Gruppen ordnen wir die einzelnen Abschnitte, wie wir sie den "Schriften des A. T." entenehmen, möglichst nach der Reihenfolge der Kapitel.

Es sei noch einmal betont, daß das Allgemeine und Typische, was wir herauszuheben haben, in einem mannigfaltigen Verhältnis zur Praxis steht. Bald wird es sich unmittelbar in Predigt und Unterricht verwerten lassen, bald wird es nur Winke und Gesichtspunkte für die ganze umfassende Arbeit der Erziehung und Beeinflussung des Volkes im Geist der Propheten abwerfen; endlich werden sich auch einmal nur Gedanken allgemein sozial-ethischer Art ergeben, die als "Reize" zur Erweckung und Klärung der Ansichten über das ganze Gebiet und einzelne Aufgaben dienen sollen.

Benutt wurde außer den "Schriften des A. C." Wellhausen, Kleine Propheten (Skizzen und Vorarbeiten V.), Berlin, Reimer 1898. Siehe auch "Das A. C. in religiösen Betrachtungen für das moderne Bedürfnis", herausgegeben von Lic. theol. Dr. Gottlob Maner. Joel, Amos, Obadja von Pfarrer O. Ebeling, Gütersloh 1911.

#### Bugreden.

#### Wider den nationalen Dünkel.

Wider die Völker und Israel 1, 3-2, 16.

Das ist ein unschätzbares Dokument. Einmal ist es ein Beweis für eine Barbarei, die noch immer nicht aus der Welt verschwunden ist, aber auch für eine humanität, die schon so frühe ihre anklagende Stimme erhebt. Dor allem aber ist unser Stück eine Urkunde für die biblischeckristliche Gestaltung äußerer und innerer Politik, wie sie uns noch heute als Aufgabe vorschweben muß. Es liegen in diesen zornigen Redestücken so viele Maßstäbe und Grundsätze für uns, daß wir vielleicht noch Jahrhunderte an ihnen zu lernen haben.

Zuerst handelt Amos von den anderen Dölkern, dann vom eigenen Dolk. Gerade diese Verbindung ist ihm die hauptsache und auch für uns das Wert-

pollste.

Unter den grauenhaften Bildern, die er uns von dem barbarischen Kriegsbrauch der Nachbarvölker entwirft, ist uns das 2,1 ff. gezeichnete darum das wichtigste, weil hier der israelitische Standpunkt verlassen und ein neutraler 20 Amos.

eingenommen wird; handelt es sich doch um ein Vergehen Moabs wider Edom. Die Entrüstung darüber ist so echt wie die unsrige, wenn wir uns über Greuel der Russen an englischen Untertanen, etwa an solchen, die an der persischen Grenze wohnen, empörten. Sonst pflegt ja das sittliche Urteil als eine Verstärkung des nationalen Hasses zu dienen, weil mit ihm stets der Gegner unter das allgemeine Gericht der Welt oder gar das Gottes selbst gestellt wird. So ost auch Amos von seinem israelitischen Standpunkt aus die Gegner sittlich in diesen Redestücken verdammt, so sehr erhebt ihn dieses Stück wider Moab und das nachsolgende wider sein eigenes Volk über den Verdacht, ein chauvinistischer Moralist zu sein.

Wir haben allen Grund, unsere Gemeinden bei passenden Gelegenheiten zu gleicher Sachlichkeit des sittlichen Urteils zu erziehen. An Gelegenheiten dazu fehlt es wahrlich nicht; denn sind die Greuel geringer, die die Türken an den Armeniern, die Engländer an den Buren, die Belgier an den Kongostämmen und die driftlichen Balkanstaaten an den Turken verübt haben? Wir muffen unbedingt in unferen Gemeinden dazu Stellung nehmen, um das sitt= lithe Urteil nicht erschlaffen zu lassen. Es darf nicht bei einer stimmungs= mäßigen, sittlichen Entruftung bleiben, sondern es foll zu einem flaren sittlichen Urteil kommen, auch wenn es sich um unsere besten politischen Freunde oder um Schäden handelt, die sich unsere Seinde gegenseitig antun. hier muß jede Freude an Anderer Sunde und Schaden, jede Freude am eigenen Vorteil und der eignen Vortrefflichkeit dem Ernst des unbedingten sittlichen Urteils weichen. Wenn sich so die Stimme des driftlichen Gewissens in der Öffentlichkeit erhebt, so pflegt die Regierung mit Beschwichtigungen oder Abwehr-Artiteln dagegen aufzutreten. Denn der Grundsak, daß die äußere Politik nicht mehr unter sittlichen, sondern rein nur unter dem praktischen Gesichtspunkt des Nugens der Nation geführt werden soll, ist uns von dem Realisten Bismark eingeprägt worden. Aber Politik bin, Politik ber; es ift ein durch und durch gesunder und notwendiger Drang des Gewissens der Christenheit, wenn sie bei jenen Gelegenheiten ihre Stimme erhebt. Sie muß immer mehr lernen auf die Regierung des eigenen Candes zu drücken, daß sie über die übliche Passivität oder gelinde Vorsicht hinauszugehen wagt; das wird um so leichter geschehen können, je mehr wirklich das sittliche Gewissen des gangen Dolkes aufgeregt ift. Naturlich tonnten nur Phantasten verlangen, daß das Deutsche Reich sein heer zur Wiedergewinnung des Kirchenstaates oder zum Schut der Buren mobil machte. Ein zweiter Weg, den man neben diesem der Beeinfluffung der eigenen Regierung gehen kann, ift die Einwirkung auf das driftliche Gewissen des Candes, das sich jener Greuel schuldig macht. So war es im Burenfrieg eine Sache der driftlichen Engländer, den Gewiffenstandpunkt geltend ju machen. Dafür muffen wir es uns auch gefallen laffen, wenn man von auswärts unsere Polen- und Danenpolitik vom sittlichenriftlichen Standpunkt aus verurteilt.

Dor allem aber kommt es darauf an, das Gefühl der Zusam mengehörigs keit der Staaten so viel zu stärken, wie man nur kann. Denn wenn auch jeht die Regierungen und die Völker noch nicht einsehen, daß jene kritischen Gewissensstimmen weit über den gegenwärtigen Nationalismus hinausgreifen

in eine Zeit, die uns die Annäherung der Dölker aneinander bringen wird, so wird sie doch die Entwickelung besehren, daß der Gedanke der Dölkerfamilie auf dem Marsche ist. Wie ein Jahrhundert lang das einige Deutsche Reich der Traum von "Narren" war, so könnte auch der Traum von einem Dölkerschiedszericht ein seiner Erfüllung sich nähernder Traum sein; dabei handelte es sich etwa um ein Schiedsgericht, das nicht nur Anlässe zum Kriege zwischen den einzelnen Dölkern beseitigte, sondern auch eine mehr oder weniger bestimmende sittliche Instanz für die Dölkerwelt bildete. Was jest die Furcht des einen Dolkes vor dem anderen nicht vermag, das könnte dann die Scham sertig bringen; und das erst recht, wenn zu ihr noch die Erwägung käme, daß jene Gewissenstimmen, die das Böse jenseits der Grenzen nicht ertragen können, zu dem besten Besitz des Dolkes im eigenen Land gehören, so unangenehm sie auch den Regierenden in einzelnen Fällen werden mögen.

Diese Kritik der eigenen Zustände ist die notwendige Ergänzung zu der der anderen Völker. Wie hier der Prophet - man könnte fast sagen - mit einer gewissen heimtude sich die stärksten Schläge wider fein eigenes Dolk bis zulett aufspart, so wird das driftliche Gewissen mit noch viel unnachsichtigerer Schärfe die Sehler des eigenen Volkes zu rugen haben. Statt auf die Sünden der anderen Dolker zu hoffen, mit denen sie sich felbst und untereinander zu unsern Gunften ruinieren follen, muffen wir vor unferer eigenen Tur tehren Die hier vom Propheten gerügten Sehler finden fich leider allzureichlich: foziale Aussaugung, Brutalität gegen die Geringen, gemeinsame ichamlose Unzucht bei Dater und Sohn oder gar bei Mutter und Tochter, die die Ehrfurcht, die Grundlage aller Zusammengehörigkeit verlegt, die dämonische Freude, ernste Ceute jum Bosen zu verführen, die Unterdrückung aller eigenartigen und fräftigen religiösen Charaftere; das alles dient dazu, ein Dolk gründlich zu ruinieren. Diese Kritik den Sozialdemokraten zu überlassen, aus Surcht, als ein Seind des Vaterlandes zu erscheinen, ist die Solge der törichten Derwechselung der gegenwärtigen Gestaltung der staatlichen und nationalen Derhältnisse mit dem Staat und Dolke selber. Was jene schadenfroh tun, sollten die Vaterlandsfreunde aus heißer, echter Liebe tun, wie es Amos hier getan hat. Sicher sollte man nicht jede Kritik als vaterlandslos abweisen; es ist gewiß unter den Sogialdemokraten mancher, deffen Kritik noch echter sittlich bedingt ware, wenn man seine Kritik überhaupt nicht ichon als Daterlands. feindschaft brandmarkte. Wer kritisiert, hat immer ein höheres Ideal vor Augen. Es kommt freilich auf den Con seiner Kritik an, ob er sich dabei von wirklicher Liebe zu der Sache oder von selbstsüchtigen Klassenzweden leiten läßt. Ist das Erste der Sall, so wird man ohne Surcht vor der Anklage, ein ungufriedener und unruhiger Krittler gu fein, ernst und laut seine Stimme erbeben. Vaterländische Gedenktage, Candesbuftage, Kriegervereinsfeste — das find die gebotenen Gelegenheiten dazu. Der Ernst wird sich darin zeigen, daß man es wagt, aus dem Con allgemeiner Sesttags= und Buß=Phrasen zu bestimmten Anklagen im Sinn des Amos überzugehen.

Wenn man so die Stimme des Gewissens gegen das eigene Cand richtet, hat man ein Recht, sie auch gegen die anderen Völker zu richten. Dann wird man auch das Gute an ihnen anerkennen, und zwar nicht nur zur Beschämung

des eigenen Volkes, wie Tacitus die Tugenden der Germanen anerkannte, sondern aus dem Zwang innerer sachlicher Wahrhaftigkeit heraus.

#### Die Erwählung Israels 3, 1-2.

Die Paradorie ist auf biblischem Boden oft das Mittel, mit dem die großen flassischen Offenbarungsträger neue Wertungen und Ideale zum Ausdruck bringen; so ist Jesus, so ist Paulus voll von solchen Paradorien. Ihr Wesen besteht darin, daß mit alten Begriffen ein neuer Sinn gum Ausdruck gebracht wird, der immer eine Vertiefung und Vergeistigung der Religion enthält. Amos überträgt hier den hauptbegriff israelitischen Dentens, den der Erwählung, ins Sittliche. Verband Israel all seine Vorrechte und alles Zutrauen zu dem Gott, der ihm unbedingt helfen muß, mit diesem Wort, so gibt ihm Amos einen anderen Inhalt: zwar bleibt das Vorrecht Israels, das auserwählte Volk zu fein, bestehen; aber Gott hat es auserwählt, um es vor allen Völkern um seiner Schuld willen heim zu suchen. Glaubte das Volk, weil es auserwählt sei, übersehe Gott seine Schuld, so sagt der Prophet, eben darum suche Gott sie an ihnen heim. Das Ceitbild wechselt; sie dachten sich Gott als ihren freundlichen Patron, Amos denkt ihn als den Richter und Erzieher, der gerade in solcher ernsten heimsuchung seine padagogische und gerechte Liebe erweist. Dieses Darum geht aber bloß dem ein, der auf die Wertung eingeht, die der Prophet voraussetzt, und das ist die Wertung des Sittlichen über allem anderen.

Diese Wort ist von großer Bedeutung für alse Verhältnisse. Dom Unsglück des Volkes, der Kirche, der Gemeinde, an bis zu dem der Familie und des Einzelnen kann man es gebrauchen, um die Frage Warum? — durch den Hinweis auf Gottes Erzieherliebe und die eigene Schuld zurückzudrängen. Der Unglückliche steht meist der Schuldfrage haltlos gegenüber: bald vergrößert er seine Schuld leidenschaftlich, bald macht er sie kleiner, als sie ist. Wer mit festem, liebreichem Wort auf die Schuld hinzielt, trifft meist ins Schwarze, mehr als er weiß. Höher steht freilich noch der Gedanke, wenn er nur nicht so oft bloß ein schöner Gedanke bliebe, daß Gott uns erzieht durch das Unglück, indem er uns auf uns selbst, auf ihn und auf die anderen Unglücklichen hinzweist, um uns so das Elend zum Segen dienen zu lassen. Aber der harte Schuldzgedanke trifft auch oft das Richtige.

#### Wider die Sorglosen und Sicheren 6, 1-2.

Gegen denselben Volkssehler wendet sich hier Amos in scharfen und kränkenben Worten. Er straft die nationale Überhebung seines Volkes, das sich den Erstling unter den Völkern nennt und viel besser zu sein dünkt als seine Nachbarn. Auf dieser Überzeugung ruht seine Sorglosigkeit und Sicherheit. Unbarmherzig reißt er ihm wie eine Augenbinde diese Einbildung von den Augen weg. Damit tut er nur, was jeder ehrliche und erst recht jeder christlich gesinnte Volksfreund tun muß. So nötig ein Volk nationales Selbstgefühl hat, so gesährlich sind die Schwankungen, denen in der Regel die nationale Selbsteinschätzung unterliegt. Diese verläuft oft genug in einem Auf und Ab,

das bei Völkern so verderblich ist wie bei einzelnen; außerdem ist es ein Kenn= zeichen mangelnder Kultur und eines in sich unsicheren Parvenütums. Wenn wir Deutsche doch nur die ruhige selbstverftandliche Überzeugung von unserem nationalen Werte hätten, die den Engländer auszeichnet! Aber eben waren wir noch die Cafaien der Welt, und nun nehmen wir uns ichon als Einzelpersonen häufig übermäßig viel heraus. In erregten politischen Zeiten malen wir bald die heeresstärke unserer Nachbarn ins Ungeheuere aus, bald spotten wir über sie, als waren wir des Sieges gewißt. Wir richten unsere Worte über sie nach der politischen und vor allem nach der rednerischen Gelegenheit: aber wir vergessen die Pflicht der Wahrhaftigkeit. Wir sollten unsere Nachbarn immer mehr studieren und zwar ohne Voreingenommenheit und ohne den Wunsch etwas zu beweisen. Dann wird die Wahrheit dazu führen, sie weder zu unterschätzen noch zu überschätzen. Die Wahrheit bebt uns dann über die gurcht und die Sorglosigkeit hinaus, wie sie überhaupt immer die Affette dämpft, die uns abhängig von äußeren und inneren Mächten machen, und uns dafür die Umstände selbst beherrschen läßt. Das ift auch ein Beitrag, den die Sittlichkeit zur äußeren Politik geben kann.

#### Der Gott der Dölker 9, 7.

Jeder gottgläubige Mensch kann folgende Entdeckung erleben. Man hat sich von Jugend auf naiv dem Glauben hingegeben, daß man an Gott seinen unbedingten halt und Schutz hat. Sein ganges eigenes Leben versteht man, indem man alles, was uns berührt, auf sich als den Mittelpunkt bezieht und zwar unter der Bürgschaft Gottes. Dabei werden die anderen Menschen naiv oder bewußt als Mittel für unsere Zwecke eingestellt; sie haben im Sinn Gottes die Koster unseres Cebens zu bestreiten. Tun sie es, so erfüllen sie ihre Pflicht, tun sie es nicht, dann tun sie Unrecht. Jene Entdedung besteht nun darin, daß man auf einmal findet, welches Recht die anderen für sich selber haben. Auch sie beschreiben um ihr Wohl als Mittelpunkt einen Kreis, in den unter anderem auch wir hineinfallen, die wir ihnen als Mittel zu dienen haben, und das auch unter der Bürgschaft ihres Gottes. Wenn wir das merken, dann erwacht in uns das, was den Kern der Sittlichkeit ausmacht, nämlich der Sinn für den Anderen, der Sinn für den Menschen. - Schwerer ift dieser Ubergang von dem egoistischen zum altruiftischen Glauben auf dem Gebiet des Dölkerlebens. hier scheint schon der Egoismus durch die Dolksliebe erweicht zu sein, und der Glaube genug Idealismus in sich tragen, um vor dem Gewissen zu bestehen. Der Vorzug und das Vorrecht des eigenen Volkes unter der Bürgschaft des Volksgottes — das ist der Inhalt so mancher Religiosität. Unerbittlich aber fährt auch hier Amos mit seinem harten ethischen Wort da= zwischen. Ob Neger, Philister und Aramäer - das ist Gott völlig gleich. Er ist aller Völker Gott. Er hat ihnen allen Gutes getan und er kann auch allen Ubles tun; er kann eines gegen das andere ausspielen, um seiner erziehlichen oder richterlichen Absichten willen. Amos hat den Gottesgedanken von seiner engen Beziehung auf das Volk gelöst und Gott aus einem Volkspatron zum beiligen Weltengott gemacht. Es ware fein Wunder, wenn man ihn darum' 24 Amos.

einen Seind des Vaterlandes gescholten hätte. Aber er ist nicht vaterlands= feindlich, sondern er ist nur über den beiligen Chauvinismus hinausgekommen, weil er einen ethischen Standpunkt einnimmt. Es ist dies hier eine Stelle von religions= oder gar weltgeschichtlicher Bedeutung. In ihrem Geist muffen wir unsere Gemeinden daran gewöhnen, daß wir die Weltgeschichte nicht nur vom deutschen Standpunkt aus schreiben durfen; es gibt auch eine frangösische und eine englische Geschichte, die Gott für sich in Anspruch nimmt. Zwar nicht das verdient den üblichen hohn, daß die sich bekriegenden Dolker zu demselben Gott beten; aber das geht gegen den Geist unseres Wortes, daß wir uns nicht darin üben, unsere Niederlagen als Segnungen der geinde durch Gott und unsere Siege als ihre heimsuchungen durch ihn aufzufassen. Wir haben mit dem Gott der Welt noch lange nicht Ernst gemacht. Schwere nationale Zeiten sollten wir benuten, um im Anschluß an diese Stelle Berg und Sinn unserer oft in engem Nationalismus stedenden Ceute zu erweitern. "Seid ihr mir nicht wie die Ruffen? habe ich nicht Deutschland einig gemacht und auch die Frangosen von innen her erneuert und die Engländer zu einer Welt= macht erhoben?"

#### Wider Luxus und Ungerechtigkeit.

Der Jahrmarkt in Samarien 3, 9–11.

Gang klar wird uns dieser Abschnitt in seiner verwegenen heiligen Daterlandsliebe, wenn wir ihn in unsere gegenwärtige Lage übersetzen. Dann lautete er etwa so: Hört es Rugland und Frankreich und England, kommt und schaut das Treiben in unseren Großstädten, wie viel Ausschweifung, wie viel Unterdrudung und Unrecht daselbst vor sich geht! Darum, Deutschland, wirft du von Seinden bedrängt werden, deine Sestungen werden fallen und dein Reichtum fällt den Plünderern anheim! - Das klingt wie haß und Vaterlandsverrat, aber es ist haß, der wie Liebe aussieht, und Verzweiflung an dem Vaterland, die ihr lettes versucht, indem sie die Seinde von außen gegen die Seinde von innen zu hilfe ruft. So rechnet die Liebe des Propheten zu seinem Daterland damit, daß die Erinnerung an die schadenfroh lauernden Seinde Stol3 und Surcht zugleich erwede, um jene Übelftande abstellen zu helfen. In der Tat besorgt unser Volk nur die Geschäfte seiner feindlichen Nachbarn, wenn es sich durch die alten deutschen Caster der Völlerei und der Uneinigkeit schwächt; die materialistische Gesinnung Deutschlands, hat ein Franzose gesagt, ware uns zwei Armeekorps wert, wenn wir sie nicht selbst besäßen. An den großen vaterländischen Gedenktagen wird man solche Beweggründe gut verwenden fönnen; sind sie auch nicht so hoch wie Motive, die zum Reich Gottes hin= führen wollen, so greifen sie doch an solchen Tagen ein. In der Presse gumal, soweit sie uns zugänglich ist, muffen wir immer wieder diese Stimme Wenig Dank bringt uns das zwar ein, weil Kritik als Seind= schaft gilt; aber: "so haben sie auch verfolgt die Propheten". Wirft man uns dann zu den "vaterlandslosen Gesellen", so werden verständige Ceute doch den Unterschied begreifen: mögen die Worte und die Stimmungen ähnlich sein, der Beweggrund ist doch verschieden. Freilich wo wir auch in solchen Kritiken vonseiten der Gegner der Regierung diese Liebe sprechen hören, die hier den Propheten beseelt, wissen wir, wie wir darüber zu urteilen und zu sprechen haben.

#### Wider die Weiber 4, 1-3.

Gilt es als Kennzeichen für die höhe einer Kultur, wie die Frau behandelt wird, so gilt es noch mehr als ein solches, wie sich die Frau selbst beträgt. Amos tadelt hier mit bäuerlicher Grobheit, die gar keine höflichkeit gegen "Damen" fennt, das Verhalten der Frauen von Samaria. Gar nicht fein nennt er sie "Basans Kühe": man meint, man sähe sehr korpulente Juden= frauen aus einer heutigen Großstadt vor sich. Zwiefache Sünde wirft er ihnen vor: Genußsucht der gewöhnlichsten Art und rücksichtslose Ausbeutung der armen Ceute zugunsten ihrer Schlemmerei. Dafür follen fie auch die schwersten Casten des Krieges tragen, den sie auf diese Weise herbeiführen. Nach dem hermon, der flassischen Stätte beiliger Unzucht, sollen sie gebracht werden. - Wir tönnen all diese Züge ohne große Umdeutungen in unsere Verhältnisse hineinübertragen. Man braucht nur einmal durch die Gasthäuser und Restaurants zu gehen, um Entsprechendes zu finden. Was vor dreißig Jahren noch unmöglich gewesen ware, ift jest allgemein: Damen lassen sich nicht bloß geluften nach der Manner Bildung, sondern auch nach ihren Genuffen. Efel fann einen ergreifen, wenn man sie hinter graßen Bierkrügen hoden sieht. So sehr man auch heute des Wortes spotten mag, dabei geht alle Weiblichkeit zugrunde. Wie der Alkohol im gangen die Chrwürdigkeit der Erwachsenen herabsett, so ift es besonders bei Frauen der Sall: Männer und Kinder können nicht mehr mit folder Ehrfurcht zu der ehrwürdigen Mutter emporbliden, wenn fie fie oft in jener Umgebung, vielleicht nicht ohne eine Spur von unausbleiblichen Solgen, sehen muffen; denn Geniegen macht gemein. Wenn folche feinen Saden, wie es die der Chrfurcht etwa sind, zwischen den Menschen zerriffen werden, dann muß darunter die gange Innenkultur leiden, und auf die Dauer muß sich das auch in den Grundmauern des Volkslebens geltend machen. Das wird umso mehr geschehen, als es solchen Frauen an sozialem Sinn fehlt. Was ist dann aber noch Weibliches an ihnen, wenn neben der Ehrwürdigkeit auch die Gute dem Genugleben anheimgefallen ift? Statt ein sozial verföhnender Teil des Volkes zu fein, drangsalieren diese Damen die Manner, daß sie immer geringere Cohne, Steuern und freiwillige Leistungen gahlen, nur damit sie all ihren Cuften fronen konnen. Auch solches Derhalten unterwühlt ein Dolksleben. Dann wird aber der Krieg immer mahrscheinlicher; denn ein schwaches und hohles Dolf stellt ein "Depressionszentrum" ber, in das fräftigere Winde von allen Seiten einströmen wollen.

Es hat aber gerade die Frau am meisten unter dem Krieg zu leiden. Nicht nur daß sie gatten- und kinderlos werden kann, auch unmittelbar ist sie, wenn der Turko und der Apache ins Land kommt, den größten Gesahren ausgesetzt. Man könnte also beinahe sagen: wenn jene Unarten der deutschen Frau den leichten Gewohnheiten der französischen Damen nachgeahmt sind, dann soll aus demselben Frankreich über die Frau das Verderben kommen, das sie auf sich gezogen hat.

Ju einem Text eignet sich dieser grobe Abschnitt nicht; aber er kann auch Damenprediger veranlassen, einmal ein Wörtlein über die geschilderten Dershältnisse und ihre Gefahren einzuflechten. Oder in patriotischen Reden und Aufsähen mag ein kräftig Wort über die Damen gesagt werden, die durch die übliche, auch romanischem Geist entsprungene Verherrlichung, verwöhnt sind.

#### Wider den Lugus 6, 4-7.

hier richtet sich Amos wieder gegen die Schwelgerei. Daß der Kampf gegen sie auch im Dienst des vaterländischen Gedeihens steht, wird uns gerade in unseren Tagen überaus flar. Wir heben unsere Stelle von vornherein einmal über die Frage nach dem Recht des Lurus hinaus, wenn wir auf den einen fennzeichnenden Bug in D.6 achten. Sie grämen sich nicht um ben Schaden Josefs; wer gegen diesen Ausdruck eine gewisse Abneigung hat, weil er der Sprache Kanaans angehört und auf allerlei Übelstände im "Reiche Gottes" bezogen zu werden pflegt, der läßt sich gern darauf hinweisen, daß es nationale Schaden sind, die der Prophet hier meint. Wir wurden etwa fagen: die Schaden Germanias. Das Kennzeichen der hier gemeinten Ceute ist also dies: die Schäden ihres Vaterlandes sind ihnen gleichgültig. Sie haben keinen politi= schen Sinn; es ist ihnen etwa gang gleichgültig, ob wir unter deutscher, englischer oder frangösischer herrschaft stehen; ob wir ein paar Millionen ungufriedener Daterlandsgenoffen oder ein einiges Volk haben; ob unfere Regierung volksfreundlich ist oder ob sie im Dienst der herrschenden Klassen steht. Sie kümmern sich nicht um die Wahlen und um die Politik überhaupt; wenigstens ist ihnen jede tätige Beteiligung daran verhaft, so gern sie auch über diese Gebiete schelten ober geistreicheln. Was fie von dieser Beteiligung abhält, ift ihr Curus. Sie leben nur sich selbst, so verschieden auch das Gebiet ist, auf dem sie dies tun. Entweder ist das der allergewöhnlichste Lebensgenuß, wo Ge= nießen, also zumal Essen und Trinken und das Weib, gemein machen und gegen alle höheren Dinge abstumpfen. Oder es ist derselbe Genuß etwas asthetisch und sozial verbrämt — wird doch das ganze gesellschaftliche Treiben, über das die meisten seufzen, als eine soziale Pflicht aufgeputt, um die Freude am guten Menu und an der Weinkarte etwas zu verdecken. Oder es ist das ästhetisch=geist= volle Genießen in den gebildeten Kreisen, die jeden Vorgang als Gegenstand ihrer Aperçus und ihres Wiges, aber, paffiv und schlaff wie fie find, nicht als einen Aufruf zur Mitbetätigung oder gar Reformarbeit ansehen. Es ift der ästhetische Individualismus, der vor allem in der hier auch von Amos herangezogenen Eprik und Musik (D. 5) sich auszuleben trachtet und alles Cebenswirkliche als rauh und unsauber von sich weist. Man verweichlicht sich an Leib und Seele, haßt die kleinen Kinder und das profanum vulgus, man ist, fosmopolitisch und extlusiv, man stellt sich schön dar und geniekt andere Seelen und vor allem die eigene - so hat man es immer getrieben und treibt es heute noch.

So trieb man es in den Tagen Noahs, wenn auch recht derb, und es kam die Sintflut, so trieb man es in der Zeit des ancien régime, und es kam die Revolution, so treiben wir es heute und es kommt — wer weiß, der große

Krieg oder die große Umwälzung. Solche Ereignisse sind einfach um der Übelstände willen nötig, die sie hervorrufen: sie haben immer die Ursachen beseitigt, die sie selber einmal hervorgerufen haben. Allem Friedensgeschrei gegenüber gehört diese Rute zur göttlichen Erziehung.

Wir haben allen Grund heute dem bitteren Kulturkritiker Amos das Wort zu geben, wie wir es dem Kultuskritiker Amos zu geben haben. Freilich so tiefen Schäden gegenüber hilft weniger das Wort des Arztes als sein Messer, hilft weniger die Predigt als der Krieg. Aber wir müssen troßem in Predigten, Schriften, Artikeln immer wieder auf diese weltgeschichteliche Regel zu sprechen kommen.

Unser Abschnitt kann auch Anlaß werden, über den Lugus im besonderen zu sprechen. Der Lugus bekommt eben durch diese Beziehung zum Volksganzen seine Beleuchtung. Aber gerade dadurch wird auch klar, wie verwickelt die ganze Frage ist. Wir können uns heute nicht einfach auf die Linie der großen Gegner der Lugus von Amos die zu Abraham a Santa Klara und seinen großen und kleinen Nachtretern stellen. Daran hindert uns gerade die Rücksicht auf das Volk.

Gang klar ist für uns, daß der Luxus an sich ebensowenig Sünde ist, wie es das Essen des Gögenopferfleisches in Korinth war. In all diesen Fragen entscheiden die Beweggrunde und die Beziehungen. Ehe wir von diesen sprechen, beachten wir, daß mit dem Worte Lurus nicht bestimmte Dinge gemeint sind, wie mit Bier und Wein und jenem Gögenopferfleisch oder wie mit Tang und Karten und Theater, sondern daß mit dem Wort Lurus ein Urteil über den Verbrauch bestimmter Dinge ausgesprochen wird. Dieses ist aber bekanntlich sehr schwankend, wofür die Verhandlung über den Lurus auf dem Beilbronner Ev. sozialen Kongreß 1909 eine Reihe von Beispielen beigebracht hat. Der Gang der Entwicklung ift im allgemeinen der, daß etwas, was zuerst Lugus Einzelner war, zum Bedürfnis vieler und dann zum selbstverständlichen Gegenstand des Verlangens aller wird. Diese Relativität und Beziehung auf den Einzelnen macht allgemeine Regeln und Worte über den Curus überflüssig und weist auf das Einzelgewissen als auf die Stelle bin, die das ganze Gebiet zu regeln hat. Dieses zu beraten und zur Gewissensbildung auf diesem Gebiete beizutragen, ist eine so schwierige und wichtige Aufgabe, daß wir uns auf allerlei Grundfage im evangelischen Geift befinnen muffen, indem wir von den flaren zu den zweiselhafteren vorschreiten. Gang flar ift für jedes Gewissen folgendes: Zwar ist nicht alles Luxus, was über das Lebensnotwendige hinaus= geht, aber alles ist Curus, was auf Kosten dieses Lebensnotwendigen gewonnen und genossen wird. Ferner ist jeder Aufwand Lurus, mag er auch nur in einem roten halstüchelchen bestehen, wenn er auf Beweggründen ruht, die feine bessere Deutung ertragen. Dazu gehört etwa das Bedürfnis vieler Ceute, mit billigem Schund zu prunken oder mit teueren Sachen sich wichtig zu machen und andere über ihre Verhältnisse zu täuschen, oder gar andere zu ärgern ober geradezu zu verführen. Dann ist der Luxus eine Sache der Unwahrhaftigkeit oder der Bosheit. Sunde ist er auch da, wo er uns Geld und Kraft und Gesundheit, also Dinge, die wir dem Gangen schuldig sind, entzieht. - Schwierig wird

aber die Frage, wo sie zu einem Teil der großen Frage nach dem Derhältnis meiner persönlichen Rechte zu meiner Pflicht gegenüber dem Ganzen wird. Wiederum flar ist dabei folgendes. Wer heute die Lugusindustrie und den handel mit Luxusdingen beseitigen wollte, wurde große Bevölkerungsschichten in ihrem Dasein gefährden. Dieses Bedenken allein ist aber noch nicht ausichlaggebend; denn sonst durften wir auch nicht gegen das Alfoholkapital und das große heer der groben und feinen Unzucht angehen, also gegen zwei Mächte, von denen Millionen leben. Zehren Alkohol und Unzucht unzweifelhaft an dem Mark des Einzelnen und des Volkes, so gehört dagegen zu dem Lugus vieles, was wir tatsächlich allen Volksgenossen gönnen; es kommt eben immer darauf an, daß man im einzelnen sagt, was man meint, und daß man anstatt des meist stark mit Abneigung belasteten Fremdwortes deutsche Ausdrücke sekt. Sprickt man etwa von Bückern und Bildern oder von mehreren Anzügen und hemden, von geschmückten und weiten Wohnungen mit einem Baberaum, spricht man von frohen Sesten und Erholungen, so ist das etwas anderes, als wenn man seine Pferde aus Marmorkrippen fressen läßt.

Jene Dinge genießt man bann mit gutem Gewissen, wenn man sie auch anderen wünscht und aufrichtig zu verschaffen strebt. Das Recht der Freiheit wird durch die Pflicht der Liebe gerechtfertigt. Dabei wird man auch das Recht der Freiheit und des Überflusses den anderen nicht zu beschränken trachten, die dasselbe Bedürfnis haben, über das Allernotwendigste hinauszugeben, wie man selbst. Die aufrichtig erkannte und betätigte Pflicht gegenüber dem Schaden Josefs und dem Bedürfnis des Volkes gibt dann aber auch das Recht zu einer perfönlichen Entfaltung von Luxus, wenn dabei an Erholung und Unterhaltung, an Darstellung und Genuß des schönen und holden überflüssigen gedacht ist. Jesus hat sich die Salbung gefallen lassen und den Asketen Johannes für sich und seine Jünger abgelehnt; Gottes ist die Fülle von Trank und Speise, die auf Erden wächst, und das Schöne ist dem Guten und hohen auch für Christen benachbart. Dabei braucht man nicht jeden bosen Blid von denen, die unter uns stehen, als Anklage aufzufassen, ebenso wenig wie den Blid derer, die über uns stehen; bei denen ist es oft genug Neid; denn gönnen es uns jene nicht, daß wir auch dieses haben, so diese nicht, daß auch wir solches haben und genießen. Der gute Geschmack unseres Gewissens wird freilich dafür sorgen, daß wir herausfordernde Schaustellung vermeiden, was auch in Pfarrhäusern nicht immer beachtet wird, und im Gangen haben wir heute schon weniger das Recht auf Luxus, als die Pflicht der Askese zu betonen. Wir sind allgemein in eine Anbetung der Sachen hineingekommen, und haben das Genießen über das Schaffen und das Sein gestellt. Durch beides aber wird unser persönlicher Wert beeinträchtigt. Das ist immer die Sünde auf driftlichem Boden, wenn man in das unterpersönliche Leben der Sachen oder des Genusses hinuntersinkt; ebenso wie immer das Recht des Christen gewahrt ist, wenn er herr der Dinge bleibt, und zugleich, wie es die Liebes= pflicht des Christen erfordert, anderen nach dem Maß der Zeiterfordernisse zu einem Leben zu verhelfen sucht, das ihnen die Unabhängigkeit ihres persönlichen Wesens verbürgt.

So weichen wir heute in vielem von dem asketisch-strengen Standpunkt

des Amos ab; es liegt zwischen ihm und uns die Entwicklung, die sich an Jesus, Paulus, Luther und an das heutige soziale und wirtschaftliche Leben knüpft. Aber wir fühlen uns immer noch gefangen durch sein Wort, das die Luxusfrage an den Schaden Josefs knüpft. Dermehrt der Luxus den Schaden Josefs, dann ist er Sünde, aber er ist erlaubt, wenn er dies nicht tut, er ist Pflicht, soweit er ihm abhilft. — (Siehe die Predigt von G. Baumgarten, Das Lied vom göttlichen Überfluß, in seiner Sammlung "Altes und Neues aus dem Schach des Psalters", Göttingen 1911).

#### Wider die Ungerechtigkeit 5, 7-13.

Besonders darf die Kirche als die Stimme des Volksgewissens nicht zu sozialen Ungerechtigkeiten schweigen. Wir leben seit einigen Jahrzehnten in einer ähnlichen Umwälzung aller wirtschaftlichen Zustände, wie nach Rohrbachs Schilderung "Im Cande Jahwes und Jesu" 2. Aufl. (S. 93 ff.) Israel zur Zeit der Propheten. Es haben sich noch nicht alle, die zum Richten berufen sind, in die neuen Derhältnisse hineingedacht; man kann den Arbeitern noch nicht gerecht werden, wenn sie die ihrer Bedeutung und Jahl entsprechende Stellung im Volksleben, wenn sie einen ihren Bedürfnissen entsprechenden Cohn in Anspruch nehmen. Es scheint, als ob es noch immer Kreise gibt, die die gewerkschaftlichen und politischen Organisationen der Arbeiterschaft, zumal wenn sie einmal etwas wollen, als eine Art von Auflehnung oder als eine Versün= digung gegen das vierte und zehnte Gebot auffassen. In denselben Kreisen berrscht noch immer das alte ungebrochene Eigentumsrecht, das den Einzelnen zum schrankenlosen Herrn seines Eigentums macht, ohne daß er auf die anderen Dolkskreise und auf das Ganze Rücksicht zu nehmen hat. Es ist eine Privilegienwirtschaft noch nicht ausgestorben, die dem Reichen und Vornehmen das Recht zur Ausbeutung gibt und ihm auch das Ohr des Richters geneigter macht als dem Geringen.

Bu solchem Wesen hat Amos nicht geschwiegen und darf auch heute die Kirche nicht schweigen, die auch seine Reden unter ihre heiligen Bücher aufgenommer hat. Klassenjustig, Getreideverteuerung und Bodenwucher sind Sunden, um die sich die Kirche mehr fümmern mußte als um Kegereien. Es ist an der Zeit, daß die Kirche die ethischen Kegereien vor ihr Gericht gieht, und zwar nicht zaghaft, sondern noch viel energischer als die anderen. Damit täte sie dem Volk einen wichtigen Dienst; sie hülfe es vor der sozialen Revolution behüten, die gang unvermeidlich ist trot Gendarmen, Gerichten und Soldaten, wenn die Übelstände zunehmen, die sich nun einmal geschichtlich vorzubereiten pflegen. Eine solche Kritik ist das echte konservative Verfahren; nur sie erhält, wie das Salz die Speisen. Sonst wird die Geschichte ihren Gang gehen, und die Erpropriateure werden selbst expropriiert. Freilich gehört heute noch viel mehr Mut dazu, wenn auch noch so ruhig und taktvoll solche Stimmen laut werden zu lassen; denn jede Kritik etwa an hohen Kornpreisen, an ungerechten Urteilen durch lebensfremde Richter, an Bodenwucher ober an dem Zustand der Wohnungen in Stadt und Cand, wird gleich als ein Zeichen dafür perschrieen, daß man zu der Sozialdemokratie gehore, die leider im Dienst

ihrer Partei und ihrer Ideale die Kritik gepachtet hat. Diese Kritik mit Gewalt zu unterdrücken, ist so töricht, wie das Versahren einer veralteten Medizin, Ausschläge der Haut durch scharfe Salben zu vertreiben, statt die Säste des Körpers zu verbessern, wie das Versahren einer veralteten Pädagogik, ihre eigenen Verschuldungen an der Jugend durch Prügel zu ahnden, statt sie in andere äußere Verhältnisse zu versehen und die ihr innewohnenden Kräfte des Guten zu stärken. Die Symptome, also die Folgen, zu bekämpfen, ist ebenso blanker Unglaube, auch wenn es von gläubigster Seite geschieht, wie es Glaube ist, die Wurzeln des Bösen auszurotten und die des Guten zu pslanzen, auch wenn zu den treuen, zarten und sesten händen, die solches tun, atheistische und christusleugnerische Gedanken gehören.

#### Kritik des Kultus und der Kirche.

Wider Bethel 3, 12-15.

Wieder ruft es der Prophet den Nachbarn in das Ohr, wie schlimm es in Israel aussieht. Dies war für ihn nur eine rednerische Sigur; denn sicher waren schon damals wie heute die geinde auch über die inneren Zustände ihrer Nachbarstaaten unterrichtet. Droht bier Amos unbarmbergig und rücksichtes los dem Beiligtum zu Bethel Gottes Gerichte an, so werden wir nur dann seinen Spuren folgen, wenn wir der Kirche oder den Kirchen unseres Candes ankundigen, daß über sie zuerst das Gericht kommen wird. Wenn es die Kirche versäumt, das Salz der Erde zu sein, wenn sie sich in dogmatischen Partei= streitigkeiten und Sällen verzehrt, anstatt wirkliche Lebenskräfte zu pflegen, wenn sie es mit den rudständigen und vornehmen Klassen des Volkes hält, statt mit den vorwärtsschreitenden und geringen, dann wird ein unglücklicher Krieg und eine soziale Revolution ohne Zweifel ihr zuerst das Ende bereiten. Das mag sich zutragen, wie es will: wir brauchen nur daran zu denken, daß heute die Kirchen gum Teil wie ein Derein von den Beiträgen ihrer Mitglieder leben, die ihr zu jeder Zeit den Ruden kehren können. Daß unsere Kirchen noch viele treue Freunde haben, unterliegt keinem Zweifel; aber ob sie noch volkstumlich genug sind, um Zusammenbrüche zu überstehen, ift nicht so sicher-Mögen diese auch dem Glauben wieder zum neuen Leben helfen, die an den Staat und die besitzenden Klassen gebundenen Candeskirchen erscheinen durch sie sehr bedroht.

#### Wider den Gottesdienst 4, 4-5.

Ein noch gröberes Wort richtet Amos, der Laie, wider den Gottesdienst seiner Zeit. Der heißblütige Mann kennt im Zorn der freien Rede kein Zwar – aber, sondern nur die heilige Ungerechtigkeit der Verallgemeinerung. Der Kultus ist mit Frevel verbunden, der Kultus ist Frevel. Für die Gegenwart sind immer die glättenden Zwar — aber; für die Zukunst sind solche furchtbaren Verallgemeinerungen bestimmt, die jedem Empfänglichen den Stachel ins Gewissen, aber häusig ihrem Urheber ein Schwert durch die Seele bohren. Hier

stehen wir an einer klassischen Stelle. Hier entspringt der Geist des echten Prophetentums, der im Sinn und Dienst des Guten den Kampf gegen den Kultus aufnimmt. Hier beginnt die Linie, die über Jesaia und Jeremia weiter läuft zu Jesus, Paulus, Luther und Kant. Der Kultus ist Afterdienst, ist orienstalischer Hofdienst Gottes, der Kultus ist Derleitung vom Guten weg; das Gute ist allein Dienst und Wille Gottes, sonst nichts. Steht der Kultus im Dienst der Selbstsucht und der Sünde, so ist er dreimal verwerslich. Gott ist ja doch heilig im sittlichen, nicht im kultischen Sinn. Er will Gehorsam, nicht Opfer. Wer rein und gut ist und dem Altar fern bleibt, ist Gott lieber, als wer ihm mit besleckten Händen naht.

Wir haben immer noch Grund, diesen Con anzuschlagen. Zwar hat der sittliche Geist des Christentums wenigstens dies erwirkt, daß sich die Sunde und die Selbstsucht meift nur verschämt am Ort des Kultus zeigen, häufig jedoch erlebt man noch, daß jemand ohne jede Scheu zugibt, aus den und den niedrigen Gründen gum Gottesdienst zu geben, ober daß sich einer in der Kirche breitmacht, der sehr bose Dinge auf dem Gewissen hat. Das wird por allem da der Sall sein, wo noch ähnliche Derhältnisse herrschen wie in der Zeit des Amos, also wo die Volkskirche oder die streng kirchliche Dorfgemeinde alle in den Gottesdienst zwingt. Demgegenüber muß immer noch dieser Erwerb der Propheten den Ceuten ins Gemissen eingeprägt werden: Fromm und gut gehören zusammen, es gibt nicht kultische grömmigkeit ohne sittliche Gute. Wo dieses Empfinden herrscht, wird man es öfter einmal durch Erinnerungen an folde Gedanken zu klären haben. Zwiefach kann man die Unverträglichkeit des kultischen Gottesdienstes mit unsittlichem Geiste ausführen: Einmal wird man sagen, daß der Geist der Gemeinde Christi keinen duldet, der bose bleiben will, so fehr er auch vom Bofen helfen fann; mit folden Worten mag man einmal frommen Bucherern oder Mädchenjägern die hölle recht heiß machen. Dann aber wird man immer darauf achten, daß der Gottesdienst felbst von allen unsittlichen Dingen gereinigt werden muß. Dazu gehören zunächst einmal alle unsozialen Einrichtungen, wie das Dermieten der besten Plage um Geld, die Unliebenswürdigkeit der meisten Kirchganger, die sich fühlen wie in einem Abteil der Eisenbahn; dann aber besonders der Geift der Unmahrhaftigkeit, der es nicht wagt, Überlebtes zu beseitigen und dem echten Empfinden der Ceute zum Ausdruck zu verhelfen. So steckt unser Gottesdienst voll von Sünde. Nimmt man noch die Eitelkeit der Prediger und die heuchelei der Ceute hingu, dann tann man es verstehen, wie Seuerseelen immer noch mit Amos Kangel und Altar mit der Art zerschlagen möchten. Aber wir haben nun einmal Kirche und wir brauchen Kirche; so sei denn Amos unser Warner, der uns aufruft, den firchlichen Kultus statt zu einer Stätte der Sünde zu einem Quellpunkt der Wahrheit und Gute zu machen.

### Wider die Opfer und den Gögendienst 5, 21 - 27.

Diese geschichtskritisch bedeutsame Stelle trägt wieder ganz den leidensschaftlichen Zug des Amos an sich. Sein Lied geht hier wieder nach der bestannten Melodie: wenn etwas im Volke nichts taugt, dann muß es ganz und

gar hinweg. Hier hat er es wieder auf den Kultus abgesehen. Amos verwirft im Namen Gottes scharf und schonungslos Feste und Feiern, alle Arten von Opfern und heiliger Musik. Er tut es mit Berufung auf die Zeit des Anfangs, da Israel in der Wüste seine Verfassung erhielt. Er ist hier einer jener Revolutionäre, die auf klassische Anfangszeiten zurückgehen, um alles, was dazwischen eingekommen ist, als überslüssig und schädlich zu verwersen. Es ist geradeso, wie wenn jemand heute fragte: hat die urchristliche Gemeinde die Abendmahlsprozession und das Apostolikum in ihrem Gottesdienst gehabt? Hat sie schon das Meßopfer geseiert? Hat nicht die Reformation, auch die Cuthers, ein sehr einsaches Ideal vom Kultus der Gemeinde, im Gegensatz zu dem übertriebenen Kultuswesen der römischen Kirche? — Als entschlossenster Bilderstürmer und Puritaner steht Amos hier vor uns. Er würde alle Kirchenmusik, soweit sie musikalisch=religiösen Genuß bieten will, aus den Kirchen verbannen. Es ist in ihm der harte und entschlossene Bauerntnpus lebendig, den wir in seiner religiös=sittlichen Einseitigkeit an Carlyle kennen gelernt haben.

Denn beiden fommt es auf das Recht und die Gerechtigkeit an. Gott ist ein Gott, dem unrecht Wesen nicht gefällt. Das Volksleben soll im Sinn der Gerechtigkeit und der Sittlichkeit beeinfluft werden. Alles andere ift überfluffig und schädlich. Dor allem ift immer der Kultus die Gefahr gewesen, die dem schlichten Tun des Willens Gottes in der Kirche selbst erwachsen ist. Tatsächlich sind wir wieder auf dem Wege, durch das Angebot künstlerischer Genuffe im Gottesdienst die Gemuter zu verweichlichen und in die Irre zu führen. Gegen jeden Abweg in die Kultusmystik, auch nur in den Kultusgenuß muß uns die Gestalt des harten und bäuerischen hirten von Thekoa schüken, wenn wir in die Gefahr kommen, die Pflege des einfachen sittlichen und besonders des sozialen Gebotes darüber zu vernachlässigen. Hüten wir uns davor, dann werden wir uns auch nicht durch den hinweis auf die einfacheren Kultusformen aus den beiden Anfangszeiten unserer Kirche beirren lassen. Wir sind Kinder. aber nicht Knechte des Urchristentums und der Reformation. Wir leben unser eigenes Leben, freilich immer mit dem Blid auf den Sinn und Geist diefer Zeiten. Nicht auf ihre Gestalt, sondern auf ihren Geist, vor allem aber auf das Bedürfnis unserer eigenen Zeit muffen wir ichauen, so oft wir Grund haben. an unserm Kultus etwas zu ändern. Das muß immer geschehen, wenn wir geschichtliche Kultusbestandteile aus anderen Religionen aufgenommen haben, die einen gang anderen Geist atmen. Wie die Israeliten den Sakkuth und den Stern Kevans getragen haben, so hat sich die driftliche Kirche durch den Musterienkult des Orients ihre höchsten Seiern und Beremonien verfälschen laffen. Das gilt nicht nur von der römischen, sondern auch von der lutherischen Kirche. Ein Rudgang auf die Schlichtheit des alttestamentlichen Beistes, wie sie die reformierte Kirche auszeichnet, tut dagegen sehr gut.

## Die Aussicht auf Rettung 5, 4-6.

hatte soeben die Drohung des Amos über Israel unbedingt gelautet, so ist die bedingte Ausdrucksweise V.5b vielleicht noch trostloser. Er ist ja überzeugt, daß das Volk auf seine Bedingung nicht eingehen wird. Denn es scheint

gang unauflöslich an der wichtigsten der üblichen Derficherungen des Dolkswohles zu hängen, an dem Kultus. Ihm gegenüber zeigt er die einzig mahrhafte Rettung in dem Suchen Gottes und des Guten auf. Es ist schmerzlich, wenn sich die Stimme eines echten Frommen so gegen die amtliche Vertretung der Frömmigkeit wenden muß. Geradeso wie damals wenden sich auch heute noch solde Stimmen voll prophetischen Geistes wider die Kirchen. Denn immer noch leiden diese Vertreterinnen des Gotteswillens an ihren alten Sehlern: entweder sie sind zu schwerfällig oder zu stark mit kultischen und dogmatischen Fragen belastet, oder sie sind zu eng mit den herrschenden Kreisen und Klassen verbunden und laffen fich als hüterinnen der gegenwärtigen Zustände mißbrauchen. Dann muffen sie es sich gefallen laffen, wenn firchenfremde Ceute die Stimme Gottes und des Gewissens ihnen gegenüber erheben. Das geschieht, wenn Monisten, Sozialdemokraten, Ceute von der ethischen Kultur, Friedens= freunde, Altoholgegner, Wohnungsreformer und ähnliche Gruppen die Kirche beschuldigen, daß sie nicht klar genug dagegen aufgetreten sei, wenn sie Dolksschäden sah, und gesagt habe: "Das ist nicht recht!" Das geschieht, wenn prophetische Gestalten, die Volk und Kirche lieb haben, sagen: Das Gute ist wichtiger als der rechte Glaube, und das Bose ist schlimmer als die Keherei. Wenn nur aus solchen Stimmen wie hier bei Amos der Wunsch herausspricht, "daß ihr lebt", wenn es also eine Kritik mit gang positiven Zielen ist und keine Nörgelei an herrschenden Personen und Zuständen, dann ist der Geist Gottes mit dieser Stimme. Liturgien, Seiern, Glaubensbekenntnisse und Kirchen stellen ihr gegenüber nur einen verkürzten Weg dar, der schneller zum Ziel der Rettung tühren soll, aber tatsächlich ins Derderben führt, wenn nicht alle diese Dinge nur Mittel zur Pflege echten religios-sittlichen Geistes sind. Die Pflege dieses Geistes, der Gott und das Gute suchen soll, ist ein langer und beschwerlicher Umweg, aber der gerade Weg ist auch hier nicht der fürzeste. Bürgschaften für die Erhaltung eines Volks liegen nicht in einheitlichen Glaubens= und Kultus= formen, noch in dem regelmäßigen Gebet für gürst und Volk, sondern allein in dem Geist alles Guten, der ein Geist der Wahrheit und der Selbständigkeit, der engen Zusammengehörigkeit und der Reinheit ist.

## Drohreden.

#### Jahre und das Unheil 3, 3-6.

Der fromme Prophet unterliegt hier so stark dem Zwang, große gemütssewegende Ereignisse von Gott herzuleiten, daß er ihn auf die gleiche Linie stellt, wie den Zwang, von alltäglichen Ereignissen aus nach ihrer Ursache oder ihrer Wirkung zu fragen. Wer fromm ist, empfindet auch heute nicht anders, und wer Frömmigkeit und Glauben pflegt, muß unmittelbar und stark diesem Zusammenhang Ausdruck geben. Große Unglücksfälle und zeiten kommen von Gott; sein Name fällt uns auch gleich ein, wenn sie kommen. Denn unsere "Einfälle" werden von der Grundrichtung unseres Wesens gelenkt. Darum gilt es aber, bei Jung und Alt diese Gedankenverknüpfung immer wieder zu befestigen, damit möglichst schnell und stark auf das Unglück religiös reagiert

wird. Wenn einmal in der Jugend das Bild des Erziehers Gott mit dem Begriff Unglück und dem Gefühl von Furcht und Schreck verbunden wird, tauchen im Unglücksfall selbst auch die Gefühle der Ergebung und des Gehorsams auf, die an jenem Bilde hangen. Die Übersetzung Luthers "in der Stadt" erlaubt die Anwendung unseres Wortes auf jedes große, schwere Unglück, wobei es aber die Rhetorik leichter hat, den Gedanken an Gott mit ihm zu verbinden, als die oft ganz betäubten und haltlosen Betroffenen selbst.

#### Jahres Warnungen 4, 6-13.

Amos hat noch den Mut, widerwärtige Naturereignisse als Stimme des Gottes zu deuten, der seine Menschen damit zur Buße rufen will. Warum fehlt uns weithin dieser Mut? Einmal haben wir eine gang andere Erkennt= nis der Natur bekommen, der auch die Frommen sich nicht entziehen können; wir schauen etwas tiefer in den ursächlichen Zusammenhang der Dinge hinein, und das macht es uns schwer, eine der genannten Kalamitäten ohne weis teres teleologisch zu fassen. Dann aber scheint es, als ob diese ganze Art sehr dadurch in Mißtredit gekommen ist, daß diese teleologische Beziehung allzuschnell und sicher auf bestimmte Punkte des Menschenlebens gerichtet zu werden pflegt, und zwar in einem Sinn, der der einen Parteiauffassung ebenso entsprach, wie einer anderen widerstrebte. Endlich wiffen wir, daß Jesus dieser Auffassung nicht gunstig war. Wir wissen von ihm, daß Gott gerade keinen Unterschied mit Regen und Sonnenschein macht, sondern sie auf alle hernieder= sendet, die Guten und die Bösen. Damit ist Gott ein Vorbild für Unparteilichkeit und Seindesliebe geworden. Jesu Sinn entspricht es ohne Zweifel mehr, wenn Paulus von der beschämenden und zur Sinnesänderung leitenden Macht der Güte Gottes, als wenn Amos von den zur Umkehr mahnenden Gerichten redet. Und wie steht es mit dem Erfolg beider Redeweisen? Oft tritt die Art, wie Amos hier spricht, mit dem Dorwurf auf, daß die Menschen diese Stimme Gottes aus den Naturereignissen nicht gehört haben; sie scheint also nicht sehr eindringlich zu sein. Und wenn sie eindringt, gibt es oft genug auch bloß eine Galgenreue, die nur für einen Augenblick etwas unter die Oberfläche dringt. Freilich: die Aufgabe bleibt bestehen, weil der herr des Gesehes auch der herr der Welt samt der Natur ist, die Naturereignisse für die Seele fruchtbar zu machen. So wird das heiße Jahr 1911 und das nasse Jahr 1912 zumal auf dem Cande nach einer Ausdeutung durch die Predigt geradezu verlangt haben. Da= bei kann man etwa von dem angeführten Bibelwort Matth. 5, 45 ausgehen und der Sorge gegenüber betonen, daß es doch immer der qute und liebe Gott ift, von dem Regen und Sonnenschein kommt; wie gut, daß es Gott mitunter gleichsam auf Vorrat regnen läßt und daß er einmal mit seiner Sonne gründ= liche Arbeit zur Reinigung der Luft vollzieht! Gott ist nicht parteiisch, darum bevorzugt er in dem Regenjahr den Bauern, der heu für sein Dieh braucht, und im Sonnenjahr den Acter- und Weinbauern, der die Sonne nötig hat. So ideal an sich der Wechsel von Sonne und Regen gedacht ist, so selten tritt er tatsächlich in dem normalen Derhältnis ein; das tut Gott, damit wir hübsch bescheiden und abhängig bleiben und an einander denken können. — Kann

man so die Deutung des Wetters unter dem Gesichtspunkt des gütigen Gottes dem Trostbedürfnis andieten, so gibt es andere Dinge, wie etwa die an unserer Stelle genannten Plagen, die nach einer anderen Deutung rusen. Das wird einsach die Deutung des Amos sein, der den schrecklichen Jorngott zum Ursheber aller Plagen macht. Diese wird immer da als Gegenstand einer Predigt am Plaze sein, wo eine Gemeinde sich zu sehr an den lieben Gott gewöhnt und durch ihn hat verwöhnen lassen. Wenn dagegen die surchtbare Seite an Gott gezeigt wird, der in seinem Jorn über unsere Sünde alses verdirbt, was uns wert ist, oder wenn hinter dem Verderben unserer Güter dieser Gott auch dann, wenn wie bei Unwetter und Seuche unsere Schuld nicht in Betracht kommt, aufgezeigt wird, dann haben wir dem A. T. die Ergänzung entnommen, deren unser weicherer Gottesbegriff bedarf. Das Gewissen der meisten Gemeinden wird ein solches Wort verlangen, mag seine Wirkung sein, wie sie will. Sie wird um so größer sein, je mehr man ihrem Gewissen selbst die Beziehung zwischen Unheil und Schuld herzustellen überläßt, statt es eifrig oder gar sündensfroh selber zu tun.

## An der Totenbahre Israels 5, 1-2.

Dieses Wort, das gern in die Rede zu Bethel verlegt wird, muß man sich in seiner ganzen Furchtbarkeit klar machen. Es ist dasselbe Vorgehen, wie wenn jemand zu einem großen vaterländischen Gedenktag ein Blatt in Millionen Stud über Deutschland verteilen ließe: Germania ift unrettbar dem Tod verfallen. - Es gehört viel Liebe zum Daterland dazu, dieses äußerste Mittel zur Erwedung der Gewissen zu wagen; denn immer gilt ein solcher Warnungsruf beinahe als der Ausdruck des Wunsches, daß sich die Unheilsbotschaft verwirkliche. In der Tat sind ja solche Rufe wie ein zweischneidig Schwert; die Einen werden aufgerüttelt, aber die Anderen werden verwirrt und mutlos, weil sie solche Prophezeiungen als sichere Kennzeichen des Untergangs betrachten. Weil die Regierungsweisheit im allgemeinen auf die Masse der Kleinen und ängstlichen Gemüter eingestellt ift, wird sie immer solche Kaffandrarufe unterdrücken. Um so mehr ist es aber die Pflicht wahrer Daterlandsfreunde, die leider so oft keine Freunde der Regierung sein können, solche warnenden Tone anzuschlagen. Wir wissen zwar nicht, wie dem Amos diese Gewißheit fam, ob sie ihm mehr wie eine sichere Ahnung aufstieg oder als Ergebnis seiner Uberlegungen gewiß murde; wir aber haben geschichtliche Erfahrung genug, um die Bestrebungen und Richtungen zu kennen, die einen Staat, eine Kirche und eine gange Kultur ins Verderben zu treiben geeignet sind. Wir wiffen auch, auf welches Ziel sie hintreiben: es ist entweder der Krieg, den junge starke Dölker, in unserm Sall also die Slaven, in ein entnervtes Volk herübertragen, oder es ist die Revolution, die junge aufsteigende Schichten veranstalten, um den Plat verrotteter und hochmütiger Klassen einzunehmen.

Es gibt nun zwei Mittel, um diesem Untergang zu entgehen. Das übliche Mittel heißt Politik. Sie sucht Macht anzuhäusen, um sie gegen die anstürmenden Mächte zu verwenden. Ihre Machtmittel heißen Soldaten, Gesetzgebung, Diplomatie, Verwaltung u. s. w. In der hand geschickter Männer vermögen

sie lange den Untergang aufzuhalten. Aber schließlich vermögen sie auf die Dauer nichts gegen die Grundzesetze der Welt, wie sie vor allem etwa Carlyle aufgegangen sind. Es setzen sich ihnen zum Trotz, zumal wenn sie selber von dem Geist der Unwahrheit angesteckt sind, die inneren Notwendigkeiten durch, die abgestorbene Völker und Volksklassen zugunsten frischer und starker wegsegen müssen. Darum gibt es nur ein Mittel, das in die Wahrheit der Dinge hinunterreicht, um Staaten und Gesellschaftsordnungen halten zu helsen, das ist der Geist des Wahren und Guten. Allen äußeren Sicherungen und Verssicherungen ist er so gewiß überlegen, wie die Sünde der Ceute Verderben ist. Wir reichen mit diesen Gedanken in die Tiese der Jusammenhänge hinunter, wo sich die sittlichen Anforderungen als die Bedingung zur Erhaltung von großen Gemeinschaften erweisen. Unsere Verkündigung muß diesen Zusammenhang ausnutzen; sie muß das Gute pslegen durch den Hinweis auf Wohl und Wehe des Vaterlandes, und sie muß das Wohl des Vaterlandes pslegen durch Hinweis auf seinzige Bedingung, das Gute.

#### Der Tag Jahres 5, 18-20.

Wir werden dieser Stelle einen Sinn für unsere Verwendung abgewinnen, wenn wir folgende zwei Seiten in Betracht ziehen. Der Tag Jahres schließt den Durchblick in die Zukunft ab; er ist der Übergang zu der Endzeit der herrlichkeit. Diese geht aus einer fritischen Zeit des Übergangs als ihr glückliches Ergebnis hervor. Während diese Entscheidungszeit und die ihr folgende schöne Zukunft mitunter im A. T. und besonders im N. T. auf die ganze Welt bezogen wird, faßt Amos und auch das Volk, mit dem er streitet, nur die nationale Zukunft Israels ins Auge. hier haben wir einzusetzen. Es handelt sich also um die Gedanken, die man sich über die Zukunft des Vaterlandes macht. Die einen versprechen sich eine Zukunft voll herrlicher Tage: Unser deutsches Daterland muß noch einmal eine Stätte des Glückes und des Glanzes werden. Der Jug zu sozialen und nationalen Utopien ist unausrottbar; die Qual der Gegenwart und die Arme, die müde werden wollen, verlangen es so. Sie glauben an die Motivkraft der hoffnung, mag diese auch zur leichtsinnigen Sicherheit verführen. — Amos aber gehört zu den Schwarzsehern. Er steht auf der Linie, die mit dem Wort des trojanischen Unglückspropheten beginnt: Einst wird kommen der Tag, da die herrliche Ilios hinsinkt - und die bis in die Gegenwart geht, wo die Frage "Jena und Sedan?" mit Jena beantwortet wird. Diese trüben Blide in die Zukunft haben ebenso etwas Aufstachelndes, wie sie auch zur matten Derzweiflung führen können. Zumal das lette Wort darf das hoffnungslose nicht sein, wie es hier erscheinen will. Amos bat es auch wohl nur im Gegenfat zu rofenrotem Optimismus gefagt. Er kennt eben, leidenschaftlich und einseitig wie er ist, tein 3war-Aber, nur ein Entweder-Oder. Wir haben gegenwärtig in unseren dunkelen politischen Zeiten wenig Urfache, gegen den übertriebenen Optimismus zu fämpfen. Wir muffen eher die Zuversicht pflegen, daß laut dem Zeugnis der Geschichte und unserem eigenen Selbstgefühl unser Deutschtum noch unausrottbar ift. Freilich, we sich Ceichtsinn oder nationaler übermut zeigt, tut dieses Wort hier gute Dienste, mag man es auf Jena oder auf die soziale Revolution beziehen.

#### Kap. 7, 1-9, 7.

So großartig die Sprache, so herrlich die Leidenschaft dieser Reden sein mag, wer nicht nur äfthetisch empfindet, sondern nach Wahrheit und Wert fragt, kommt hier über eine Reihe von schweren Fragen nicht hinweg. Es handelt sich um das Derhältnis dieses Bildes von Gott zu dem, das wir vom N. T. her als das Richtige aufzufassen gewöhnt sind. Dazu gehen wir eine Rede nach der anderen durch.

#### Das Ende der göttlichen Cangmut 7, 1-9; 8, 1-3.

In diesen Disionen erlebt Amos seinen Gott. Er erlebt ihn als die furchtbare Gewalt der zerstörenden Strafe. Mit mythologischen Bildern kleidet der Prophet dieses Erlebnis ein. Furchtbar ist der rächende Vernichtungswille Gottes über ihn aufgegangen. Der Prophet bittet um Ausschub, wie der Weingärtner um ein Jahr Frist bittet für den Feigenbaum. Er ist gleichsam gütiger und damit göttlicher als Gott selbst. Ihm liegt an seinem Volk; es ist so gering und schwach, daß es das Strafgericht Gottes nicht überstehen wird. Und Amos erlebt die Stimme Gottes, die seinen Vorsatz zurücknimmt. Aber darauf stellt sich ihm Gott wieder anders dar, nachdem der Gnadenaufschub nichts geholfen hat. An dem Bleilot gemessen ist die Mauer Israels schief geworden. Darum will Gott nicht mehr verzeihen. Seinen Vorsatz, Israel zu verwüsten, macht er dem Seher noch in dem für uns unverwertbaren Bild von den Herbstfrüchten bekannt.

hier haben wir nichts, was dem N. T. widerstrebte; auf die ungenutt verstrichene Bußfrist, die die Fürbitte ausgewirkt hat, muß das Gericht kommen. Es handelt es sich ja um ein Volk, dem nach den unerbittlichen Zusammenshängen des Weltgeschehens endlich seine Sünden zum Verderben gereichen müssen. Wir müssen diese harte Seite an Gott anerkennen, so wenig wir in ihr den lieben Gott wiedererkennen können. Oder vielmehr umgekehrt: wenn die Völker zusammenbrechen, weil ihre Zeit um und das Maß ihrer Schuld erfüllt ist, dann haben wir solches vom Glauben an den harten Gott aus zu deuten, der die Weltgeschichte zum Weltgericht macht und sein Gericht unter allen Schrecken zu Ende führt.

#### Das Entsetzen der Welt 8, 4-14.

Sünden gegen Recht und Gerechtigkeit sind es, die auf der verhängnisrollen Linien liegen, welche zuleht mit der Jerstörung des Volkes enden muß. Das kann man immer betonen, daß zwar der einzelne Betrug und die einzelne Ungerechtigkeit sast spurlos an einem Volk vorüber gehen kann, daß aber diese Sünden im Ganzen eine Richtung einschlagen, die endlich zur Auflösung des Staates führen muß; wo nicht nur persönliche Angst vor dem Richter, sondern noch etwas Sinn für das Ganze ist, könnte dieser Beweggrund wohl Eindruck machen. Wieder kommt uns der Schwur Gottes hart und grausam vor, daß er nie jene Taten vergessen wolle V.7. Unser weicherer Glaube erschrickt auch vor

der Gewalt des Jornes, die in der Drohung 9 u. 10 hervorbricht. Besonders hart wird jedem das Wort vom Hunger nach dem Worte Gottes erscheinen, dessen Schluß "aber sie sinden es nicht" gewöhnlich nicht zitiert wird, weil man unter dem Wort Gottes nicht, gemäß dem geschichtlichen Sinn dieser Verse, das Orakel, sondern das Bibelwort versteht. Wie es der Prophet hier ausstrückt, so ist es aber geeignet, die völlige Verzweislung eines von Gott und Menschen verlassenen Geschlechtes zu schildern, das unrettbar seinem Unterzang entgegeneilt.

#### Der Würger Israels 9, 1-7.

Der Con wird immer furchtbarer. Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, als haffe Gott die Sünder und habe eine Freude an ihrer Vernichtung. Alle Ausgänge verschließt er ihnen, um sie ja nicht durchschlüpfen zu lassen. Er richtet feine Augen auf fie gum Bofen und nicht gum Guten. hier fpuren wir gar nichts mehr von dem Gott des N. T. Wir hören hier nur Amos und nicht unseren Gott. Diefe Tiefe von Grimm und Wut können wir nicht mit unserem Gottesbild in Derbindung bringen, so febr wir auch geneigt sein mögen, den harten, gornigen Gott gegen den sentimentalen, lieben Gott auszuspielen (S. Band 1, S. 25 f.). Wir vermissen hier den Ausdruck ber Trauer in der Seele des Propheten, daß er solches sagen muß. Jeremia mit seinen Tränen über sein Volk und Jesus mit seinen Tränen über Jerusalem haben dafür doch unser Bild von dem Propheten, der nun einmal Unglück verheißen muß, zu stark bestimmt. S. W. Förster sagt irgendwo in seiner Jugendlehre, wer einem anderen ein Wort des Tadels sagen musse, der sage es, als wenn er eine Trauerbotschaft zu bringen habe. In Amos hat anscheinend die Leiden= schaft des Zornes alles verzehrt, was von milderen Regungen in ihm war. hier ist kaum mehr etwas zu spuren von der Liebe, die wie haß aussieht; denn es ist gar keine hoffnung mehr da, und die Liebe hofft doch alles, wie sie auch alles glaubt. Zwar verstehen wir es, wie es ein zum Cetten entschlossener Freund seines Volkes mit der Verzweiflung versuchen kann, die untersten Kräfte aufzupeitschen, die in seiner, in des Volkes Seele liegen, indem er darauf hofft, daß sie im trozigen Widerspruch gegen ihn sich erheben. Aber wir trauen doch den helleren Seelenkräften mehr zu: der hoffnung, der Liebe und dem Glauben. Auch hinter den härtesten Worten die Liebe nicht nur ahnen, sondern spuren zu lassen, immer noch eine Möglichkeit aufzuzeigen, wie das Cette abgewandt werden kann, an verborgene Kräfte im Volke zu glauben, um sie auf diese Weise zu erweden - so auf positive, erhebende Gefühle zu rechnen. das dünkt uns Christenart und des Gottes Jesu allein würdig. Man kann einen Menschen und auch ein Dolt emporglauben, emporlieben, emporhoffen. Ein Christ ist ein praktischer Optimist, auch als Erzieher ist er ein solcher praktischer Optimist, und er glaubt, daß dieser Glaube die Derheißung hat.

Die Sänger aus den Befreiungskriegen haben sich ganz anders zu ihrem Volk gestellt. Sie haben ihm mit begeisterter Seele ihren Glauben und ihre hoffnung entgegengetragen und haben dadurch Kräfte in ihm erweckt, an die niemand mehr glauben konnte. Freilich steht Amos auch auf einem ganz anderen

Boden als sie. Sie riefen ein Volk auf, das schon durch die Zeit hindurchge= gangen war, die Amos ankündigt; Amos hat es mit einem sinkenden, sie mit einem aufsteigenden Volk zu tun. Dor allem aber: jene hatten in den Mittelpuntt all ihrer Gedanken ihr Daterland selbst gestellt; alle religiösen und sittlichen Kräfte, die sie besaffen und in anderen erweckten, waren ihnen Mittel für die Errettung dieses Vaterlandes. Amos macht den Eindruck, als ob ihm an diesem Vaterlande nicht mehr viel gelegen sei. Weil er nicht mehr glaubt und hofft, darum tann man vermuten, daß in ihm auch die Liebe abgestorben ist, die beides immer tun muß. Mit seiner gegenwärtigen Gestalt bat er vielleicht das Vaterland selbst aufgegeben. Oder wollen wir sagen, er habe es ja nur mit dem Nordreich und nicht mit seinem engeren Daterland zu tun? Wir können sein Auftreten aber auch so auslegen: er ist so stark gepact von der Macht des Guten, daß er keinen Wert mehr auf ein Cand legt, das fie verachtet. Ihm ist das Gute und der Glaube an Gott nicht bloß Mittel, um das Vaterland aufzuerweden, sondern Gott und das Gute sind ihm an sich höchste Werte. Darum: pereat mundus, fiat justitia! Wir vermuten, daß ihm und seiner Zeit das Vaterland auch noch nicht eben das Vaterland war, also jenes Gut, das zu den sichtbaren noch die geistigen Werte fügt.

Darum werden wir in dieser Stimme des Propheten kein maßgebendes Wort für unsere Predigt erblicken dürfen. Wer die Dinge im Volksleben so sehen und so aussprechen muß, der mag es tun; aber er tue es nicht, weil es Amos so getan hat. Wir fürchten, auch zu ihm würde Jesus sagen: Wißt ihr nicht, wes Geistes Kinder ihr seid? —

Wit haben in der Bibel religiös sittliche Bildungsstoffe vor uns; darum kommt es darauf an, mit ihnen die rechte religiöse Gesinnung und das richtige Urteil anzubahnen. Dazu gehört aber, daß man die unterrichtliche und erziehliche Kraft des Vergleichs benutt. Das ist der Sinn der von R. Kabisch empfohlenen Übungen im vergleichenden oder kritischen Sesen biblischer Abschnitte, das auch schon in den oberen Klassen der Volksschule stattsinden kann. Zu diesem Zweck ist unsere Stelle sehr geeignet. Die Frage, ob sie christlichen Geist oder den Geist Jesu enthalte, gibt den Anlaß zu aussührlichem Besinnen und Vergleichen. Die Erinnerung an Jesu Tränen über Jerusalem liegt nicht weit ab. Dann hat man aber schon den Kern des Gegensahes erstaßt. Jedensalls ist es besser, an geringer bemessenem Stoff die Erkenntnis und die Gesinnung zu gestalten, indem man die Kinder selbsttätig daran arsbeiten läßt, als eine größere Menge von Stoff auf die übliche Weise einzupauken.

## Anhang.

## Die herrliche Zeit 9, 8-15.

Eine zweisache Art, durch harte Drohreden zu wirken, läßt sich denken. Man will nur gründlich zur Selbstbesinnung und zur Furcht aufrusen; um aber den Glauben und seine Kräfte nicht zu töten, fügt man ein Wort der hoffnung an, das das erschütterte Selbstvertrauen wieder hebt. Oder man läßt nur das Wort der Drohung ohne jede Milderung stehen, hart, furchtbar,

grausam. Man läßt es darauf antommen, was es in der erschütterten Seele anrichtet. Wer dem Amos dieses Schlußkapitel abspricht, traut ihm dieses Wagnis zu, mit grellen Dissonanzen aufzuhören, einerlei, was daraus folgt. Dielleicht, daß er gehofft hat, sie würden von selbst als die natürliche Gegenwirkung in der Seele der hörer das Bedürfnis nach Vertrauen und hoffnung wachrufen. Das ware dann der Sall in der Seele des Mannes gewesen, der diesen Schluk bingugefügt batte. Er ist die Auflösung der Dissonang, er ist der Regenbogen nach dem furchtbaren Gewitter, das Amos über sein Cand hat hingehen lassen. Dieser Schluß verhält sich dann so zu den Reden des Amos, wie sich der Schluß des hiob zu den gewaltigen Reden des eigentlichen Dichters verhält (Band 1, S. 323). Beide Male handelte es sich dann um eine Abschwächung der furchtbaren Wahrheiten für die Leute, die ihre nadte und rauhe Art nicht ertragen können. In diefer Auffassung kann uns neben anderen Einzelzügen die Wahrnehmung bestärken, daß in dem Zukunfts= bild selbst kaum ein ethischer Zug ist, wie wir ihn doch dem energisch-sittlichen Wesen des Amos zutrauen mußten. Es ist entworfen von dem Standpunkt einer nationalen hoffnung aus, die in dem politisch-wirtschaftlichen Gedeihen des Volkes ausruht. Es ist kaum ein für uns wertvoller Gedanke darin zu finden, der der prophetischen höhe der alttestamentlichen Religion entspricht. Das wird im Unterricht ein Vergleich mit den durch und durch ethisch gerichteten Zukunftsbildern der beiden Jesaias klar und förderlich herausstellen können.

## Der Prophet und sein Geschid.

Jahve und der Prophet 3, 7-8.

Den Zwang, mit notwendigen Geschehnissen Gott in Verbindung bringen, wendet Amos auch auf sein eigenes prophetisches Wirken und Reden an. hier sieht man tief in das "Ich kann nicht anders" oder in das "Webe mir, wenn ich nicht . . . " hinein, das den Propheten macht. Das wird um so größer, je mehr er sich gegen Gottes Willen aufgelehnt hat wie Jeremia. Mit diesem Wort kann man jeden Gedanken an Priesterbetrug oder an ausgeklügelte Cehren beseitigen, und als tiefsten Beweggrund für alle großen. religiösen Gestalten dieses heilige Muß erkennen lassen, das aller Berechnung und allem Widerstreben spottet. hier ist die Wirklichkeit Gottes greifbar wie sonst selten. Eine Predigt, die einfach Prophetenbild an Prophetenbild reiht, um dadurch den Eindruck zu erzielen, den der Vers des Petrusbriefes von dem festen prophetischen Wort erzielen will, eine Religionsstunde, die dasselbe in gemeinsamer Arbeit mit den Schülern tut, wird uns zeigen, auf welch sicherem Boden wir stehen. Am besten ist es dann, wenn wir selbst ohne Selbsttäuschung und Anempfindung etwas von diesem leidbereiten Müssen gespürt haben; aber auch ohne das dürfen wir einmal Boten Gottes sein.

## Die Ausweisung aus Bethel 1, 1-2; 7, 10-17.

Dieser Auftritt ist wohl seit etwa dreißig Jahren das bekannteste Stück aus den Propheten überhaupt geworden, seitdem wir gelernt haben, sie we-

niger mit dem Blick auf die messianische Zukunst als auf ihre Zeit zu versstehen. Verlegt man diesen Zusammenstoß zwischen Amos und den herrsschenden Gewalten, wie das ohne Grund im Text üblich geworden ist, auf das herbstest, so hat man die an Gegensätzen so reiche Geschichte noch um einen neuen bereichert. Sicher gegründet ist in der ganzen Zeitlage der Gegensatz zwischen der hohen Siegesstimmung, die sich auf die Niederwerfung Arams gründet, und dem Weherus des Propheten, der Unheil und Vernichtung für die nächste Zeit voraussagt. Nimmt man zu jener Siegesstimmung noch die Freude an der Wiedervereinigung der beiden so lange getrennten Reiche, des Nordreichs und des Südreichs, unter der Krone des Königs von Israel hinzu, sügt man dann noch dem Bild den Zug des Luzus und der Schwelgerei ein, so hat man eine Lage, wie sie immer wieder einmal typisch ist: es ist das Frankreich vor der Revolution, es ist das Deutschland nach dem Kriege von 1870/71. In der höchsten Blütezeit liegen die Kräfte des Verfalles, wie in der Zeit des höchsten Verfalles auch die Kräfte liegen, die zur Blüte führen.

Derwöhnt durch die ausmalenden Umschreibungen, die aus den neueren A. T.-Werken in jede volkstümliche und unterrichtliche Darstellung der Propheten übergegangen sind, lassen wir die schlichte und kraftvolle Erzählung selbst auf uns wirken. Keine Ausmalung, keine Sentiments gibt sie, nur die Tatsachen schroff und hart. Eben darum kann man diesen Bericht immer wieder lesen, weil er klassisch ist. Dielleicht erreichen wir durch langsames Sesen und Vorlesen, daß sich unser verwöhnter Sinn mit dieser Art der Darstellung wieder befreundet, und der eigenen Phantasie die Ausmalung überläßt, statt sich von der Kunst anderer verwöhnen zu lassen.

Liest man so, dann tritt Gestalt um Gestalt plastisch vor uns bin: Amos, grausam in seiner naiven Wahrhaftigkeit, von elementaren Mächten getrieben, die jeder Rücksicht und Klugheit spotten, kaum mehr Urheber, fast nur Mund für Worte voll der furchtbarften Drohungen, die einem König und seinem Dolk gesagt werden können, Worte, die ihm einfach aufgedrungen worden sind, aber doch fo, daß er noch weiß, wann und wo ihn diese rätselhafte Gewalt der hand Gottes erfaßte, um ihn wider Gottes Volk zu treiben; Amos, der voll Grimms gegen den, der sich seinem Gott zu widersegen wagt, den furchtbariten fluch auf sein haupt legt. Amagia tritt, die gange Macht königlicher Gewalt im Rücken, voll priesterlichen Stolzes und mit boshafter Ironie dem hergeleufenen, tattlosen Bauernpropheten entgegen. Gang verwachsen mit dem Wohl des Königs und Staates, auf die Erhaltung des Bestehenden bedacht, sett er die Gewaltmagregel der Candesverweisung gegen den unbequemen Geift, der Verderben weissagt. Und im hintergrund steht der König, der gern seinen Thron stugen läßt durch den Altar, und der dem Priefter, deffen eifrigem Derwalter, die Erlaubnis gibt, den lästigen Ausländer wegen Derletzung der ersten Bürgerpflicht des Candes zu verweisen. Denn es ist politisch klüger, den Schmerz des Wedrufs als die Ursache der Krankheit zu beseitigen.

An allen Enden quillt uns hier das Typische entgegen. Die ganze Geschichte Israels, ja die aller Staaten, wo nur die drei hier gezeichneten Gestalten und die hinter ihnen stehenden Mächte zusammengestoßen sind, kann man von hier aus nach rückwärts und vorwärts erfassen. Denn Priester

und König, Kirche und Staat, in der Regel voll Eifersucht wider einander, vergessen sofort ihren Erbkrieg, wenn die scharfe Stimme eines rücksichtslosen, ganz unpolitischen und unmittelbaren Propheten das behagliche Ausruhen im Bestehenden zu stören wagt. Wir haben hier — wir müssen das Wort gebrauchen, weil es unsere Geschichte und die Gegenwart gegenseitig beleuchtet — einen richtigen "Fall". Oder es ist die erste in der langen Geschichte der "Beunruhigungen", die immer eintreten, wenn ein Unmittelbarer den mühssampsten Besitzstand erschüttert und die wankende Grundlage aller Dershältnisse, nämlich all' die Abschwächungen und Kompromisse, an den Tag legt, in denen und von denen die Gesellschaft lebt. So erweitern sich die Bilder jener Einzelpersonen zu umfassenden Topen, und der Zusammenstoß selbst gewinnt das Aussehen eines regelmäßigen Falles.

Jerobeam und Amagia vertreten die Solidarität der konservativen Interessen und das Gegenseitigkeitsverhältnis von Thron und Altar. Dabei wird geschickt bald das Vorgehen gegen die politische Macht als Sünde, bald die religiöse Kritik als staatsgefährlich hingestellt; nicht minder wird das gang allgemeine Wort der Drohung als persönliche Majestätsbeleidigung gefaßt, weil es so um so viel stärker die menschlichen Gefühle erregt. Man spricht dem Kritifer die nationale und religiöse Gesinnung ab, nur weil er den gegenwärtigen Trägern der Kirche und des Staates am Zeuge flickt und die gegen= wärtigen Zustände verurteilt; Selbstliebe, Überzeugung und das Bedürfnis nach Pathos lehren zu allen Zeiten, eine solche Kritit als Seindschaft gegen jene Größen selber hingustellen. Die Person des Herrschers ist dann die Onnastie, diese ist das Cand, ebenso wie der Priester den Kultus, der Kultus die Kirche und diese das Reich Gottes darstellt. Oder anders gewandt: der Kultus ist die Versicherung der Nation bei dem herrn der Welt, und die Träger der gegenwärtigen Macht haben nur für ihn zu sorgen; damit ist ja auch die Jukunft gesichert. Die Machthaber im Staat wie die Priesterzunft wissen sich endlich als die beati possidentes, die sich jede Kritik verbitten als wider den Staat und die Kirche Gottes selbst gerichtet, während sie doch bloß einer ihrer Erscheinungen gilt.

Diese kluge Gegenseitigkeitsversicherung von Priester und König stört die Stimme der Wahrheit, die oft aus dem Kreis der Unzünstigen hervorbricht. Sie ist um so stärker, je weniger persönliche Eitelkeit oder geheime Freude am Bösen den Eindruck schwächt, daß hier einmal wieder jemand sprechen und handeln muß, während die Anderen es bloß wollen. Dieses Muß, das sie zum Entsehen ihrer Angehörigen aus allen ruhigen Verhältnissen in den Kamps wider die Gewalten wirbelt, muß sehr stark sein, denn es trägt diesen Störenstieden und Beunruhigern von Gottes Gnaden das Kreuz ein, mit dem sich das Bestehende verteidigt und mit dem Gott sie prüft und stählt. Dann treten zwei Arten von Politik einander gegenüber: die Politik des Glaubens und die der Angst. Diese arbeitet mit allen Mitteln, wobei persönliche Intrigen nicht verschmäht werden, um "die von Gott gewollten Ordnungen", in denen es sich so bequem lebt, vor händen zu schüßen, die die "geschichtlich gewordenen Derhältnisse" verwirren wollen. Strecken diese Beunruhiger ihre hand nach dem Altar im Namen desselben Gottes aus, der ihn errichten ließ, so scheint

ja Gott zwiespältig zu sein und wider Gott zu kämpfen. Aber damit zerfällt nicht etwa Gottes Reich, sondern es baut sich gerade so auf: es hat niemals größere Sortschritte gemacht, als wenn die Machte des Beharrens, also die firchliche und die staatliche Gewalt, mit den Mächten einer wirklich von Gott gesandten Beunruhigung gusammenftießen. Wie im Cauf der Geschichte sich Prophet und Priefter in ewigem Rhythmus folgen, einander befehben und verständigen, bis diese Vereinbarung von einem neuen Propheten wieder gerriffen wird, das gehört zu den fördernoften Bliden in die Geschichte. Pilatus und Kaiphas wider Jesus, Wenzel und Sbynnet wider hus, Corenzo Medici und Alexander VI. gegen Savonarola, Kaiser und Papst wider Luther, das sind einige der bezeichnendsten Puntte auf diesem Weg. Gottes Wille im Alten, Gottes Wille im Neuen, Gottes Wille in dem, der den neuen Wein in alte Schläuche füllt; Gottes Wille in der Thesis, Gottes Wille in der Antithese, Gottes Wille in der Synthese: Gottes Wille ist überall. Gott läßt seine Sache nicht auf glattem Wege vorwarts gehen, Gott führt fie über Graben und heden hinweg. Wir werden oft irre und fragen: wo ift denn nur unser Gott? Wir wiffen aus dem gangen Verlauf der Geschichte, wir wiffen aus dem Erfolg, daß er hier bei Amos war. Jerobeam und Amagia haben geirrt und gefehlt, als sie den Geist dämpfen wollten. Wir wissen auch, daß Gottes Sache mehr ift als Staat oder Kirche und als Staat und Kirche; daß Gottes Reich nicht zu vergeben braucht, ja in der Regel dann einen gang großen Sortschritt macht, wenn diese einen tiefen Sall um ihrer Selbstsucht und Verbohrtheit willen tun. Dadurch wird uns Gott über alle Magen groß und gewaltig; er baut auf und zerftort, wenn der Bau morich geworden ift, um auf den Trummern einen neuen Bau zu errichten. Gott läßt sich nicht in Beschlag nehmen für die Erhaltung des bestehenden Baues allein noch für seine Zerstörung; Gott ist über allen und wirft durch alle, durch die Erbauer, die Erhalter und die Zerstörer.

Dann aber gilt es bloß einen Weg, wenn wir unsere Aufgabe finden follen. Wir durfen nicht alle mit Amagia in Gottes Namen Tempel und Thron bewahren wollen, indem wir Amos vertreiben; wir durfen aber auch nicht alle mit Amos wider Jerobeam und Amazia auftreten und unfere herden und Sykomoren im Stich lassen. Aber was sollen und was dürfen wir denn? Es folge ein jeder dem Gesetz seiner Natur. Es gibt immer Amagia-Topen und Amos-Topen, Erhalter und Berftorer, Derteidiger und Kritiker, tonfervierende und beunruhigende Geister, Priester und Propheten. Es gehört dann aber auch dazu, daß einer dem anderen in ihrem Kampfe vorrückt, daß nur er felbst und nicht der andere von Gott, diefer andere aber nur wider Gott sei. Dieses Nur ift eine Derftärkung der eigenen Stellung, die im Dienste Gottes die Aufgabe hat, in dem einen den Willen gur äußersten Kraft der Selbst= entfaltung angufpannen und den anderen zu demfelben zu reigen. Aber Gott sagt nicht Nur. Wie Gott sich jedes bedient, der sich selbstlos in seinen Dienst stellt, so hat ein jeder Recht und Pflicht, seinem Typ gehorsam zu sein und der Überzeugung zu leben, daß er eben damit seinem Gotte dient. Diese Typen, der konservierende und der fortschreitende Geift, scheinen so tief im seelischen Wesen, ja sogar vielleicht in dem organischen Grund des Menschen verankert zu fein, daß fie auch darin, nicht nur in ihrem Ergebnis, jener höberführung

der Sache Gottes durch den Kampf, auf Gottes Willen zu beruhen scheinen. Es scheint, als ob es ein Gesetz der Polarität für alle Gemeinschaften gabe, nach dem immer ein Extrem das andere hervorruft; so nur ist es zu erklären, daß es in jeder Gemeinschaft beharrende und fortschreitende Geister gibt. Das ist offenbar Gottes Wille; feiner, der zu einer dieser Gruppen gehört, darf fagen, daß Gott nur bei den beharrenden Geistern mit ihrer Pietät oder daß er nur bei den fortschreitenden mit ihrer Wahrhaftigkeit ift, sondern Gott braucht sie beide. Freilich gehört eins noch dazu: Gott spricht nicht nur in ber Art, wie er die Menschen verschieden geschaffen hat, also in ihrem 3ft; er spricht auch in einem Soll; nur daß dieses Soll nicht in der Geltung einer inhaltlich beschränkten Norm für alle, sondern in den sittlichen Geboten besteht. Und dieses gilt für alle. Darum muffen wir den Sat: Jeder folge seinem Typ - dahin einschränken, daß wir sagen: Doch ohne Sünde! Also ohne Eigensinn, so schwer dieser von Charafter zu unterscheiden ist, ohne Gewalt gegen andere, so nahe die Dersuchung dazu einem fräftigen Geiste liegt, vor allem ohne Beleidigung der andern, so leicht sie im Kampf mit dem Gegner auf die Junge schlüpft. Amazia soll das Beharrende pflegen, das ist Gottes Wille gemäß seinem Tnp; aber er darf nicht dem Gegner niedrige Beweggrunde unterlegen und ihn des Candes verweisen lassen. Und der Inpus Amos hat nur dann Gott auf seiner Seite, wenn sich Amos gang vom Willen Gottes treiben läßt und nichts für sich selber sucht; das zeigt sich darin, daß er sich auch das übliche Kreuz der führenden Geister auflegen läßt. Tut er das, so arbeitet er für Gottes Zukunft: weit und schon liegt Gottes Cand vor ihm, wo einst aufgehen wird, was er gefät hat. Wenn der Gemagregelte so gang in Gott aufgeht und das Unrecht, das ihm in Gottes Namen auferlegt wird, gemäß feiner inneren Kraft trägt, dann wird er viele Frucht sehen, wie Amos gemaßregelt und doch kanonisch wurde (Traubs Christliche Freiheit Dez. 1912). Leichter als die Vertreter der reinen Typen haben es die Personen, die Zuge aus beiden zu einer Mittelstellung vereinigen. Auch sie sind in Gottes Erzieberplan unbedingt nötig. Sie leisten mehr in der Stille und leiden auch weniger; sie knüpfen immer wieder zerrissene Säden zwischen den großen gegnerischen Gruppen an und schieben den Wagen Gottes langsam weiter. Dafür haben fie auch viele Geringschätzung von seiten der Entweder-Oder-Ceute zu ertragen.

Nicht nur der Priester und der Prophet, auch der Kirchenmann und der Caie treten sich hier gegenüber. Das ist nötig; denn so notwendig die Orsganisation der Frömmigkeitspflege in der Kirche ist, die Kirche verfällt immer einmal wieder dem Gesetz aller menschlichen Einrichtungen, im umgekehrten Wandel der Motive ihre höheren Zwecke mit geringeren zu vertauschen. Sie weiß sich dann nicht mehr als Mittel für ideale Zwecke, sondern als Selbstzweck für sich oder sie stellt sich anderen Zwecken, wie hier dem des Staates, zur Verfügung. Dann wird das Ewige und Ideale, genauer der Schein des Idealen und der Dorwand des Ewigen, benutzt, um diesen geringeren Zwecken zu dienen. Das ist die weltgeschichtliche Cage, in der immer die Resormatoren, und zwar ost solche aus dem Caienstand auftreten. Waldus, Franziscus, Terssteegen sind dafür die Beispiele; die ganze Caienbewegung der Gemeinschaften und Sekten hat hier ihre Wurzel. Oder es sind neben den Caien Mönche, wosür

Savonarola und Luther zeugen. Dann ist immer in diesen Laien jene Kraft des Unmittelbaren wirksam, die dem Klerus und der Kirche Gottes Stimme ins Gewissen ruft. Dankbar soll die Kirche sein, wenn es jene noch tun; am schlimm: sten ist es, wenn sie sich bloß schweigend verwahren, weil ja doch nichts mehr zu machen sei; denn wer fürchtet nicht bei der Kirche Unsehlbarkeitsdünkel, Acht und Bann, wenn auch in protestantisch abgetönter Gestalt? — Ist ohne Zweisel unsere Neigung hier auf der Seite des Amos, so durfen wir doch mehreres nicht vergessen. Caienprotest ist nötig, um die Kirche vor dem Erstarren zu bewahren; aber damit ist nichts gegen die Kirche selbst gesagt, wenn eine ihrer Sormen nichts taugt. Propheten find immer nur übergänge; fie lodern festgetretenes Erdreich auf, aber dann gibt es wieder einen Ader. Wir wollen Kirche haben und behalten, also eine Organisation der Frömmigkeitspflege. Eine Prophetenkirche gibt es nicht, aber es gibt Kirchen, die die prophetischen Ideale organisatorisch verwerteten. So folgte die Reform des Josia auf Jesaia, fo haggai auf den zweiten Jesaia, so die urchriftliche Kirche auf Jesus und Paulus, so die katholische Kirche auf Augustin, so die evangelische auf Luther. So strebt auch die neuere Bewegung in der Theologie, die sich auf der Linie der Propheten zu bewegen glaubt, nach der Kirche hin. Dabei geht ohne Zweifel sehr viel verloren; Umfang wird immer mit Kraft bezahlt; aber ohne das kommt der Geist der Propheten nicht der Allgemeinheit zugute. Die Aufgabe ist dann immer die, entweder sich durch die von Gott weise in die Bibel eingeschlossenen Propheten warnen zu lassen, ober nach dem Wort: Den Geist dämpfet nicht! - prophetischen Stimmen aus der Gegenwart trog ihrer läftigen Gewalt den Mund nicht zu verschließen. So hält Gott durch das Salz der Propheten immer seine Kirche vom Dummwerden ab. Statt ihren Geift erft durch das mechanische Gewicht seines unabweislichen Einflusses wirksam werden zu lassen, sollte die Kirche hören, was ihr Gott zumal durch den Mund der frommen Caien sagt.

Oft zielt diese Caienstimme auf den wunden Punkt, den auch hier Amos zu merken bekommt. Es ist die Abhängigkeit der Kirche vom Staat. Die Kirche bezahlt Schutz und Unterhalt, die ihr der Staat gewährt, nach dem Wort: Wes Brot ich eß, des Cied ich sing. Wir haben hier reine Staatskirche und zwar noch genauer Hofkirche. Heute wären nicht des Amos, sondern des Amazias Worte für das Cand unerträglich. Darum erheben heute die Ceidenschaftlichen den Ruf: Trennung der Kirche vom Staat, den Ruf, den die Besonneneren abschwächen in Entstaatlichung der Kirche und Entkirchlichung des Staates. Diese Cosung liegt genau auf der Linie, die hier begonnen wird. Eine Kirche, die unmittelbar ihre großen Kräfte dem Staat, der herrschenden Staatssorm und dem Herrschenkus zur Verfügung stellt, verliert das Vertrauen der weiten Volkskreise, die mit der gegenwärtigen Gestalt dieser Größen nicht einverstanden sind, was gemäß übler Gewohnheit gleich als Staatsseindschaft ausgelegt wird. Ein Staat, der sich der kirchlichen Einflüsse unmittelbar bedient, verliert ebenso das Vertrauen auf seine innere Kraft und Wahrhaftigkeit. Die Beziehungen zwischen beiden Gewalten, die nie beseitigt werden können, dürfen nicht politischer, sondern nur sittlicher Art sein; es darf keine von ihnen ihre Hilfe bloß dem gegenwärtigen Bestand der anderen leihen, sondern

nur mittelbar deren eigene Entwicklung durch Darbietung äußerer oder geistiger Kräfte fördern wollen. Aber der Egoismus der großen Körperschaften und ihr Unglaube ist so groß, daß darauf in absehbarer Zeit nicht allgemein zu rechnen ist. —

haben wir bisher allgemeine Gesichtspunkte aus unserer Geschichte gewonnen, die für das Verhalten der Kirche und ihrer Diener maßgebend sind, so bleibt noch die Aufgabe, einige Winke für die Verwendung unserer Ge-

schichte im einzelnen zu geben.

Eine Predigt über sie findet sich in der Predigtliteratur nicht oft; nur in Zurhellens "Die Religion der Propheten". Leicht kann man sich beim Predigen über diese heikle Angelegenheit den Mund verbrennen. Das wird man in den Kauf nehmen, wenn etwa einmal die Aufgabe der Trennung von Kirche und Staat eine Behandlung auf der Kanzel erforderte. Oder man kann die Sendung des Caien Amos, seinen Gehorsam gegen Gottes Stimme, seine Furchtund Rücksichigkeit behandeln, um eine Ahnung von der Krast Gottes in dem Menschen zu geben. Eine Predigt über diesen Text kann auch dazu dienen, daß man sich oder einen anderen vor einer ängstlichen Gemeinde rechtsertigt, wenn sie an einem Vorgehen gegen staatliche und kirchliche Organe Anstoßnahm, das wie etwa das Auftreten des Weberpfarrers Klein echten sozialen oder religiösen Werten galt. Es ist also ein Text zu einer Predigt für einen "Sall", die man aber natürlich nur im Notsall halten wird.

Der Unterricht hat sich des dankbaren Stoffes gern bemächtigt, der in dieser dramatischen Sorm die Erkenntnis wichtiger religiöser Dinge vermittelt. Cehmensick hat den Auftritt für die Dolksschule behandelt (Monatsblätter für ev. Rel. U. Jahrgang 1910) ebenso Krohn in dem ersten heft der Bausteine (Göttingen 1912). Die Praparationswerke wie die von Thrandorf, Reukauf u. Henn und Richard Staude, lassen sich ihn auch nicht entgehen. Thrändorf arbeitet den Gegensatz zwischen den beiden hauptgestalten und den hinter ihnen stehenden Geistesmächten heraus : Amos schreibt unentmutigt die Worte Gottes auf. henn läßt Amos voll Vertrauen wie Georg Neumark im Sinn des Liedes "Wer nur den lieben Gott läßt walten" das Cand verlassen. Staude verfährt ähnlich, indem er den Propheten in der Ausweisung den üblichen Sohn ernten läßt. Ausführlicher behandeln die vorhergenannten Einzeldarstellungen den Auftritt. Cehmensid läßt Amos auf seiner Wanderung durch das Cand auch nach Bethel zum herbstfest tommen. Nach einer ausführlichen Schilderung von Ort und Tag läßt er den Propheten auftreten. Nacheinander redet er die einzelnen Gruppen des Dolfes an, die Getreidehandler, die Richter, die Surften, dazu auch noch das ganze fromme Dolk. Indem C. dieses auf die Klage des Dropheten antworten und ihn darauf wieder mit neuen Anklagen und Drohungen ent= gegnen läßt, bekommt er ein sehr lebhaftes Bild von dem gangen Vorgang. Die Ausweisung macht dann den äußerst wirtungsvollen Abschluß des Gangen. Krohn stellt dagegen das herbstfest gleich an den Anfang. Auch er gibt dem Propheten mehrere der im Buche berichteten Redestücke in den Mund, um dann die Kinder den ganzen Zusammenprall der beiden Vertreter der alten und der neuen Religion erleben zu lassen. Dem Auftritt zu Bethel fügt Kr. dann noch eine Reihe von anderen Redestücken an, die dadurch etwas nachgubinken

Տփկսի. 47

scheinen. Arbeitet Kr. alles am meisten und am geschicktesten heraus, so ist doch die Anordnung von Cehmensick die gefälligste und eindrucksvollste.

Ich zweifele nicht, daß man mit einer einigermaßen begabten Oberklasse solche Ziele erreichen kann, wie sie hier gestellt sind: die Persönlichkeit des Amos und auch den Gegensatz zwischen alter und neuer Religion durch gemeinsame Arbeit sinden zu lassen. Sollte es nicht allmählich an der Zeit sein, diese unsere so plastische Geschichte auch in die Biblischen Geschichten aufzusnehmen, statt sie bloß dem Bibelunterricht zu überlassen und die Propheten nur mit ihren Weissagungen in jenen aufzusühren?

In der Sekunda der höheren Schulen kann man schon weiter in die Gebanken hineingehen, die wir oben dargestellt haben. Hier kann man den Einstruck der Bedeutung für unsere Stelle erwecken, die in dem typischen Gegensatz zwischen Priesters und Prophetentum liegt. Dieser Gedanke ist auch für die Volksschule nicht zu hoch, wenn man etwa das Gleichnis von den bösen Weingärtnern Matth. 21, dazu die oben genannten ähnlichen Fälle heranzieht, um einen Sinn für die zugrundeliegende Regel zu erwecken. Dürste für diese Schulen das sich in unserer Geschichte spiegelnde Verhältnis zwischen Staat und Kirche zu fern liegen, so gäbe es aber für die höheren Schulen einen schonen Anschauungssund Modellstoff. — Sür jede Art und Gelegenheit der Behandlung gilt die Aufgabe, daß man möglichst auf die Anschauung von Kräften und die Gewinnung von Gedanken hinarbeitet, statt im geschichtlichen oder antisquarischen Stoff stecken zu bleiben.

Die einzelnen Cehr= und hilfsbücher legen dem Amos bald mehr, bald weniger Sprüche in den Mund, wenn sie ihn auf dem angeblichen herbst= und Siegesfest in Bethel auftreten lassen; so z. B. Krohn die Sprüche 5, 2 und 16—17, ferner 8, 4—7, 5, 21—24 und 9, 1—4; und nach der Rückehr des Amazia vom König noch 8, 1—3 und 7, 16—17. Die dramatischere Gestaltung des Auftritts bei Cehmensick, die alle wichtigeren Worte des Amos auf die einzelnen Volksgruppen verteilt, läßt sich auch bei genügender Zeit nachahmen. Ohne Zweiselist auf jeden Fall die gute Vorlesung der Texte selbst das beste Mittel, um die Vorgänge erleben zu lassen; wer das aus irgend einem Grunde nicht vermag, der lese die lebendige Schilderung vor, die Rohrbach in seinem Buche "Im Cande Jahwes und Jesu" gibt (2. Ausslage, Berlin-Schöneberg 1911).

#### Shluß.

Nun bleibt uns übrig, einmal, das ganze Derhalten des Propheten an unseren höchsten Maßstäben zu messen, und dann allgemeine Gedanken über seine ganze Art und ihre Bedeutung für unsere Aufgaben anzuschließen.

Jiehen wir die in der Einleitung geschilderten Zustände, die äußeren und und die inneren, in Betracht, halten wir daneben seine ganze Persönlichkeit, wie sie uns in ihrer unbedingten Unterordnung unter Gott und ihrer Schroffsheit aufgegangen ist, dann können wir nicht anders als die Art seines Auftretens zu bewundern. Ruhen nun einmal die Gemeinschaften auf sittlichen Grundsätzen, sind diese am tiessten in religiösen Überzeugungen verankert, dann ist das einzige Mittel zur Rettung eines Dolkes vor äußerem und innerem

48

Zusammenbruch die Schärfung des Gewissens im Sinn der Gerechtigkeit und der Askese. Die Sorm für diese Verkundigung wird dann durch die Umftande geboten. der hochmut vor dem Sall scheint unzugänglich für Worte milder Mahnung zur Umtehr; nur icharfe und ichroffe Tone dringen durch all die Selbstverblendung wenigstens einmal zum äußerlichen Verständnis hindurch, und für mehr ift der Bote Gottes nicht verantwortlich zu machen. Daß er zugleich bereit fein muß, die Solgen feines Widerstandes gegen die herrichenden Gewalten zu tragen, versteht sich in dieser Welt von selbst, in der kein wesent= licher Sortschritt ohne Märtyrertum zu haben ift. Wenn wir Amos an Jesus meffen, so wird der Inhalt seiner Verkündigung durch diese unsere höchste Autorität vollkommen gerechtfertigt. Wir brauchen nur etwa an Matth. 23 zu benten. Freilich hat die Geschichte dem Amos nicht Recht gegeben. Dabei ift es gang und gar der persönlichen Eigenart anheimzugeben, ob jemand nur jo schroffe Tone liebt wie Amos, oder ob er solche weichen einfließen läßt, wie es Jesus Matth. 23, 37 tut. Allein der Erfolg spielt für unsere Auffassung von der Pflicht feine Rolle.

Im Ganzen werden wir Amos einen sehr ernsten Dertreter des ethischen Radikalismus in der Religion nennen können. Don diesem Urteil kommt das Hauptwort, sein Radikalismus, auf Rechnung seiner besonderen Persönlichkeit, aber das Eigenschaftswort ethisch ist der Erwerb, den er der Entwicklung des religiösen Lebens innerhalb der Bibel am entschlossensten zugeführt hat; bezeichnet darum die ethische Gestaltung der biblischen Religion für jeden eine Pflicht, so der radikale Zug im Charakter des Propheten auch heute noch ein Recht.

Sprechen wir zuerst von der Pflicht der ethischen Durchdringung der Religion, so besinnen wir uns darauf, daß keine Religion ohne irgend ein Soll ist, das dem Menschen als Bedingung für seinen Verkehr mit Gott auferlegt wird. Aber sein Inhalt ist zumeist nur kultischer Art: es handelt sich um den nur icheinbar ichweren, in Wirklichkeit leichten hofdienst Gottes, mit dem man sich seine Gunft erhält, die im Blid auf seine gefüllten Kammern von großer Bedeutung ist. Amos setzt nun an die Stelle des Kultischen das Sittliche. Aber worin besteht das genau? Wenn wir an Goethes unerschöpfliche Ausführungen in der padagogischen Proving denken, so steht der Begriff der Ehrfurcht bei allem Sittlichen im Vordergrunde. Können wir es nicht bier bei Amos bestätigt finden, daß ihm die Ehrfurcht vor dem, was neben uns ist, also die vor dem Mitmenschen, in ihrer Größe und Schönheit aufgegangen ist? Er fieht im Armen, im Sklaven, er sieht auch im Candesfeinde den Menschen: er kann ihn, Kantisch gesprochen, nur als einen Zweck für sich selber, aber nicht als ein Mittel ansehen und erkennen lehren. In des Wortes eigentlichster Bedeutung ist tatsächlich der Kern dieses Teils seiner Ethik lauterer humanismus, also die Chrfurcht ober die Achtung vor dem Menschen, ohne jede Rücksicht auf seine herkunft und soziale Lage. Kein Vorrecht gilt, welcher Art es auch sei; der Mensch rein als solcher ist Gegenstand von Gefühlen, die von der Achtung bis zur Selbsthingebung aufsteigen. "Alles, was Menschenantlit trägt" — in diefer Beziehung, aber nur in diefer, ift die Demokratie die Nachfolgerin des biblischen Christentums, und aller herrn= und Rassenstandpunkt eine unter= christliche Wahnidee. — Dazu tritt dann noch die Achtung oder die Ehrfurcht vor sich selbst, als vor einem geistig-sittlichen Wesen, das zu gut ist, um den Naturtrieben geopfert zu werden. Die Weiber Samarias, die Däter und die Söhne, die zur heiligen Unzucht in den Tempel gehen, verlegen diese Menschenwürde in sich selbst; denn sie werfen sich an die Sinnlichkeit weg.

Diese beiden Arten von Ehrfurcht hat nun Amos — hier empfindet freilich Goethe anders - zu Bestandteilen der Ehrfurcht vor dem, was über uns ift, gemacht. Seitdem ift diese Verbindung von Sittlichkeit und Religion grundsählich immer fester geworden. Mag auch der Bach der sittlich gerichteten Religion vorher eine Strede über oder unter der Erde gurudgelegt haben, gum starten Strome wird er erst hier bei Amos. Seitdem geht es gar nicht mehr anders, als daß jedes Wort und jeder Brauch religiöser Art von dem Geist jener Ehrfurcht durchdrungen sein muß. Seitdem ist es mindestens unter der höhe biblischer Religion, wenn es nicht gegen sie ift, daß andere Gedanken, die nicht sittlich sind, eine entscheidende Stelle in ihr einnehmen. Wo sich der persönliche oder der nationale hochmut, wo sich die soziale Selbstsucht und irgend eine Sorm von Schwelgerei, mag es auch die feinste afthetische ober mustigistische sein, in der Religion breit macht, da möchte man den Amos herbeirufen, daß er den Unfug mit derben Säuften von heiliger Stätte wegweist. Dabei wird man es ertragen muffen, daß als Wille Gottes nicht bloß das Gute erkannt wird, das bisher als solches galt, sondern auch solches, das den Anspruch macht, als neuer und höherer Gotteswille gelten zu wollen. Es muß mit dem Guten immer mehr hinaufgeben; es muß immer feiner und bober gefaßt werden; denn das Beffere muß hier immer des Guten Seind und überwinder fein.

Der Radikalismus des Amos besteht nun darin, daß er stets dazu neigt, mit dem Mißbrauch den Gebrauch selbst, mit der falschen Art die Sache zu verurteilen, daß er mit einem Wort das Kind mit dem Bade ausschüttet. Das mag auf Rechnung seines persönlichen Temperamentes kommen. Gesegnet sei der Mann, der ihn trozdem in das Alte Testament aufgenommen hat. So stellt er das Recht des Radikalismus im Haushalte Gottes unwiderleglich dar. Das gibt zumal in der heutigen Zeit Anlaß zu Gedanken, die Verhalten und Urteil aller, die es mit religiösen und kirchlichen Dingen zu tun haben, zu regeln bestimmt sind.

Wenn in der Entwicklung der religiösen Gemeinschaft Vernunft—Unsinn, Wohltat—Plage und Recht—Unrecht geworden ist, dann braucht Gott immer einmal einen Herkules, der die Ställe auszusegen berusen ist. Gott ist auch im Sturn und im Erdbeben, nicht nur im sansten Säuseln, Gott ist nicht nur ein Gott des Gewordenen, sondern auch einer des Werdenden. Gott ist nicht nur da, wo sich grau und breit die alten Granite und Gneise, wo sich die Sedimente und Sande in der Sonne lagern, er ist auch da, wo plöglich die alten verschlasenen Schichten durch einen neuen glühenden Erguß aus dem Innern der Erde heraus durcheinander geschüttelt werden, um neuen Ordnungen Platz umachen. Das ist Radikalismus: faulen und bösen Zuständen gegenüber, die die Gewohnheit und Selbstsucht des Glaubens geheiligt hat, auf die Urzustände oder auf die Urrechte, sicher auf irgend etwas mit Ur— zurückzugreifen.

Dann macht der Anruf der Rechte, die in den Sternen oder in der Menschenbrust geschrieben stehen, die Hand stark gegen überlebte Sitten und Gesetze, und die Ungerechtigkeit, die allem Rechte folgt wie der Schatten dem Licht, muß dem höheren Rechte weichen, so sehr sich dieses auch mit Ungerechtigkeit durchzussehen sucht.

Ist dieser Raditalismus auch nicht selbst von Gott und gar wider Gott, so kann doch Gott mit ihm sein. Aber ist er wie hier bei Amos selbst mit Gott, dann hat er auch sein göttliches Recht im eigenen Bewußtsein seiner Dertreter. Das wird sich daran ausweisen, daß der Vertreter eines solchen Radikalismus felbst mit seinem Gewissen auf seines Gottes Stimme hort; und sein Gewissen wird ihm recht geben, wenn er sich bezeugen kann, daß er bloß um die Sache und nicht für die eigene Ehre tampft. Mag andere ihr Gewissen zur Chrfurcht vor dem Gewordenen zwingen, so spricht in jenem die Stimme rudfichtsloser Wahrhaftigkeit, die die Kritik nicht spart. Auch dieser Typ ist nötig im haushalt Gottes, um Unfinn wieder zur Dernunft, Plage zur Wohl= tat zu machen, und um Unrecht in Recht umwandeln zu helfen. Auf sein Gewissen ist der Vertreter des Radikalismus für sich selbst angewiesen; in den Augen der Welt gibt ihm recht erst sein Erfolg, und der läßt oft lange auf sich warten. Wie lange hat es gedauert, bis wir angefangen haben, den Amos ju würdigen! Die Täufer haben ichon früher ihre Anerkennung gefunden. Wer solchen Erfolg nicht abwarten kann, ist darum ganz auf sein Gewissen gewiesen. Darum wer sich heute in irgend einer Beziehung dem Radikalismus in die Arme wirft und zwar mit dem guten Gewissen, das Amos gehabt zu haben scheint, der kann es sich durch den Blid auf diese Gestalt der Bibel bestärken lassen. Don diesem Typ gilt im Ganzen, was oben S. 43 von dem konservativen und dem kritischen Typ im besonderen gesagt worden ist; alle ihm wahlverwandten Naturen mögen sich zu höchster Selbstlosigkeit und Leidens= bereitschaft reinigen, entgegengesetzte Naturen vor dem Dämpfen des Geistes und vor dem Streiten wider Gott warnen laffen.

Die Gebiete, auf die Amos seine radikale Kritik richtete, sind, wie wir gezeigt haben, der Kultus, die Kultur und das soziale und staatliche Seben. Diese haben solche radikalen Stimmen immer noch herzlich nötig. Freilich wird der starke Selbsterhaltungstrieb, der ihnen innewohnt, auch stets wieder ein Gegengewicht gegen die Einseitigkeit des Propheten bilden müssen. Kommt auch durch den beständigen Wechsel von Autorität, wie sie dem Gewordenen innewohnt, und Kritik, wie sie das Werdende begleitet, eine Unruhe in die Entwicklung hinein, so ist dies einsach mit dem Gedanken daran zu ertragen, daß der Veränderungsgedanke, der all' unser Denken ersaßt hat, auch die Idee von Gott ergreift. Gott ist uns nun nicht mehr der ewig stehen bleibende hort des Gewordenen, sondern der Führer der Menscheit, der ihr immer als Rauch-und Seuersäule voranschreitet.

Der vorsichtige hof- und Patronatsprediger ist nun einmal nicht die höchste oder gar die einzige Sorm des Priestertums im biblischen Sinn; denn Amos, der sich kaum zu solchen Ämtern geeignet hätte, steht auch noch in der Bibel. Wen der Zug seiner Natur und sein Gewissen auf den Pfad des Amos treibt, der erdulde aber auch alle Leiden, die seiner warten, mit dem demütigen Glau-

Schluß.

ben, daß Gott größer ist als das Bild, das die Bevorrechteten von ihm entworfen haben, daß der wahre Gott im haushalt seines Reiches auch die Stürmer und Radikalen nötig hat, mag er auch dafür sorgen, daß ihre Bäume nicht in den himmel wachsen und daß der Citane den himmel Gottes nicht erstürmen kann.

Was wir noch nach dieser Kennzeichnung über die Bedeutung und Der= wertung des Amos in der Praxis des Amtes zu sagen haben, wollen wir unter einen allgemeinen Gesichtspunkt stellen. Die übliche grage nach diesen beiden Dingen wurde ohne Zweifel lauten: Was fangen wir in der Predigt und im Unterricht mit Amos an, wie behandeln wir seine Gestalt und seine Reden? - Dabei ist die Voraussehung maggebend, daß wir in beiden eine normale Gestaltung des religiösen Lebens vor uns haben, nach der man sich in bestimmten Puntten zu richten hat. Dann wurde also Amos so behandelt werden muffen, daß man herausstellt, "was wir von ihm lernen können". - Dielleicht gibt es noch eine andere Weise, unser Buch zu verwerten, die viel tiefer greift und gründlicheren, padagogischen Ansprüchen gerecht zu werden sucht. Nachdem wir das unveräußerliche Recht der Einzelwesen erkannt haben, mögen sie nun zu den großen Normalgestalten oder zu den Durchschnittsmenschen gehören, für die wir jene als Ideale aufstellen, geht es nicht mehr an, zu sagen: So mußt ihr werden. Denn der einzelne Normal-Fromme ist auch nur ein Einzelner, und er ist es um so mehr, je mehr es sich herausstellt, daß auch er die ihm innewohnende Kraft mit starter Einseitigkeit verbindet. Ebenso aber hat auch der Durchschnitts=Einzelne das Recht, ein Besonderer zu sein; denn wenn uns die Natur lauter Originale liefert, durfen wir fie nicht mit Gewalt zu Kopien umpfuschen. Einem so eigenartigen und einseitigen Manne wie Amos ist nun in der Cat das Geschid erspart geblieben, in der driftlichen Kirche als Normalgestalt aufgestellt zu werden; benn man hätte sonst an ihn teine andere grage richten können, als jene Elementarfrage: Was muffen wir von ihm lernen? - Gang anders wird aber die Sache, wenn wir die Frage anders stellen. Bu einer Deränderung der Fragestellung veranlagt uns aber die völlig andere Auffassung, die wir heute vom Recht des Einzelnen und vom Ideal des religiös-sittlichen Lebens haben. Wir sehen Gottes Willen nicht mehr nur in einem geschichtlich gegebenen Soll, sondern auch in dem natürlich gegebenen Ift und in der Entwicklung, die das Leben an es anfügt. Damit wird freilich die Aufgabe der Erziehung und der Selbsterziehung sehr erschwert. Ceicht ist sie auf den anderen Standpunkten: sowohl da, wo man ein geschichtlich gegebenes unbedingtes Soll kennt, als auch da, wo man ohne ein solches anzuerkennen, einfach das natürliche Ist entfalten zu muffen glaubt, weil darin das Ideal für einen jeden enthalten sei. Wir verbinden nun beides miteinander, das geschichtlich gegebene Soll und das natürlich gegebene Ist; und aus der Beziehung dieser beiden Arten, wie Gott spricht, ergibt sich uns, was Gott einem jeden Einzelnen zu sagen hat. Es kommt also dann darauf an, den Einzelnen, die man zu erziehen hat, bestimmte große Gestalten nahezubringen, die von flassischer Bedeutung für unsere Entwidlung geworden sind. Diese sollen dann in jenen ihre Macht äußern, damit sich deren Eigenart auf ihr eigenes Ideal bin zu entwideln vermag. Diefe Aufgabe nennen wir Bilden. Dementsprechend tommen für uns die Gestalten der für uns flassischen Normensammlung, der Bibel, vor allem als Bildungsmittel in Betracht. Die Bibel als Bildungsmittel: damit sind viele Schwierigkeiten ausgeschaltet, die uns sonst aus der zeitlichen und örtlichen Ferne ihrer Inhalte erwachsen. Wenn wir sie in ihrer oft so einseitigen Kraft wirken laffen, dann tun sie gang von selbst ihr Werk. Gerade die einseitigen Gestalten gewinnen dann an Wert: sie sind es, die in uns Wahlverwandtes weden und stärken, aber auch abschwächen und unterdrücken, sie rufen ebenso Entgegengesetzes hervor, wie sie es auch wieder abschwächen und unterdrücken. Das wäre ein wichtiger Gegenstand für padagogisch geschulte Theologen, die Schrift unter diesem Gesichtspunkt gang neu zu versteben: sie ift die von dem Ergieber der Menschheit bereitgestellte Sammlung padagogischer Gestalten, die in ihrem Zusammenklang die Menschen aller möglichen Zeiten auf ihr Ideal hin erziehen können; dazu braucht man bloß sie alle oder nur bestimmte Einzelne von ihnen als Reize wirken zu lassen, um uns auf unsere eigene hohe zu erheben, genauer, um das in uns zur Entfaltung zu bringen, was uns über uns selbst auf unsere eigentliche höhe erhebt.

Amos als Bildungsmittel; offenbar kann er als solches dienen. Gerade vermöge seiner einseitig starken religiös-sittlichen Kraft kann er es. Er kann zur Rücksichtslosigkeit erziehen, wo sie nötig, aber durch Trägheit und Menschensfurcht gehemmt ist; er kann die Seele überhaupt sittlich stählen helsen, wo sie zwischen verschiedenen Soll oder wo sie zwischen dem Soll und ihren Stimmungen hin= und herschwankt. Und das geschieht nicht bloß auf dem Weg, daß man zeigt, "was wir von ihm sernen können"; sondern wir glauben, daß schon allein die Berührung mit seiner Gestalt derartiges besser zu Wege bringt als die verstandesmäßig=praktische Behandlung. Wir wissen gar nicht, wie ein solcher Eindruck von einem einseitigen Charakter lange braucht, dis er ein Faden im Gewebe unseres Charakters geworden ist und dis er sich dann einmal in Derbindung mit anderen Einflüssen in unseren Entscheidungen durchsett.

Wie der Pfarrer für seine eigene Person und für sein ganzes Amtswirken im Ganzen sich diesem Einfluß eröffnen soll, ist schon in der vorher gegebenen Schilderung der Eigenart des Amos enthalten. Eine Auseinandersetzung mit ihm wird keinem Pfarrer schaden, mag sie nun darauf hinauskommen, daß Eisen Stahl, oder darauf, daß Granit Sandstein werde; mag sie auch in dem hellen Licht des vergleichenden Nachdenkens oder mag sie in dem dunkseren Raum des Halbbewußten vor sich gehen.

Dor allem hat aber der Religionsunterricht nach Amos gegriffen, sodaß man ihn geradezu den Modepropheten nennen kann. Sagt doch auch sein
Radikalismus und sein Mut vor allem der Jugend zu, besonders wenn diese
seine Art, wie in Bethel, zu dramatischen Zusammenstößen führt. Es wird nun
nicht ohne Wert sein, die verschiedenen Arten, wie er behandelt wird, darauf
hin zu prüsen, welche am besten der von uns ausgestellten Aufgabe entspricht.
Dazu gehen wir die schon oben genannten Arbeiten ganz kurz durch.

Im fünften Band des großen Werkes "Evangelischer Religionsunterricht" von Reukauf und henn gibt Gille eine Skizze der Behandlung, die den Propheten in der nun einmal kanonisch gewordenen Weise in Bethel auftreten läßt, die dann seine Klage, die Androhung des Tages des herrn, dem niemand ent-

Schluß.

rinnen wird, zu seiner Bufpredigt in Bethel vereinigt; darauf folgt der Busammenstoß mit Amazia samt der Untersuchung seiner Gründe. Den Schluß macht die Aufzeigung seiner politischen, sittlichen und religiösen Bedeutung, die auf den ersten Katechismusartikel hinausgeführt wird. Ähnlich macht es Thröndorf in dem Bande "Prophetismus" aus seinem Werk "Religionsunter= richt". Er arbeitet aber noch in Dergleichen mit ähnlichen Kämpfen zwischen Prieftern und Propheten ein Urteil über den Gottesdienst heraus und ichlieft auch den ersten Artitel an. Rothstein bringt in dem zweiten Teil seines Unterrichts im A. T., dem Quellenbuch, einige Stude aus unserem Propheten. die zuerst seine Person und seinen Beruf, dann seine Predigt zur Anschauung bringen. Cehmensick macht es in seinem oben genannten Auffat viel lebhafter; er sammelt alle einzelnen Stude so um das herbstfest, daß er zuerst den Amos auf einer Wanderung durch das Cand das Verhalten der Getreide= händler im Getreidespeicher, das der bestechlichen Richter im Tor, die Schwelgerei der Fürsten und den Übermut des Volkes auf dem Siegesfest schauen läkt, wo er dann in der oben beschriebenen Weise seinem Jorne freien Cauf gewährt.

Alle diese Autoren legen es im wesentlichen darauf an, Amos mehr oder weniger lebhaft zu behandeln. In dem ersten heft der Bausteine für den Religionsunterricht will Krohn etwas ganz anderes: er will durch Schilderungen die Kinder Amos erleben lassen, damit sie ein Gefühl für die übermenschliche Kraft des Propheten gewinnen. Zugleich sollen sie die Art erleben, wie er die altisraelitische Frömmigkeit beurteilt, um so in dieselbe Art der Beurteilung und damit in seine höhere Frömmigkeit hineinzuwachsen. Statt vielen Wissens will Kr. ein Wissen über das Entscheidende geben — vielleicht ist von ihm der weitere Schritt noch zu tun, daß er entscheidendes Wissen gibt. Wertvoll ist an Kr. auf jeden Sall die Art, wie er die Phantasie der Kinder und besonders ihr Gefühl in Bewegung sett, um durch sie auf ihren sittlichen Willen mittelbar oder soll man nicht lieber sagen unmittelbar? - einzuwirken. Denn er schließt mit pollem Recht Begriffe, die die Wirkung des Propheten erfassen sollen, aus; er will sittliche Entrustung und Begeisterung erweden, aber nicht definieren und beschreiben. Dabei hütet er sich doch vor der Einseitigkeit der Stimmungs= macherei; er will vielmehr die Stimmung zur Erkenntnis erheben, nämlich zur Erkenntnis der religiös-sittlichen Werte, auf die ihm alles ankommt. Auch verfäumt er nicht, alles, was an geschichtlichem Wissen nötig ist, und vielleicht auch etwas darüber, herbeizubringen. Im ganzen halte ich seine Art für die beste; ich wurde nur noch etwas mehr darauf hinarbeiten, daß die Unterschiede und Gegensätze der religiösen Ideale mehr der Wertschätzung der Kinder dargeboten werden; das kann natürlich nur mit dem Bewuftsein geschehen, daß ihre jegige Zustimmung zu den höheren Werten und Idealen bloß die Möglichkeit bedeutet, daß sie selbst sich später einmal in dieser Richtung entwideln werden. Mag bei einer solchen ausführlichen Behandlung auch kein Raum mehr für andere Propheten bleiben, so macht das für unsere neue Auffassung der gangen Aufaabe gar nichts aus; denn ihr darf es weniger auf ein bischen Wissen von allem, was vorhanden ist, als auf die inhaltliche Berührung mit einigen entscheidenden Größen selbst ankommen. Bei einer solchen Art der Darftellung vermag sich sicher ein tiefer Eindrud von einem unbeugsamen sittlichen Charafter in der Seele empfänglicher Kinder festzusethen; und das ist die Hauptsache, mag auch dann vieles Einzelne vergessen werden. Das wird aber dann kaum geschehen, wenn schon die Darbietung auf die Gesühle der Kinder, auf ihre Freude, ein dramatisches Geschehen mitzuerleben, berechnet war. Amos als Unterrichtsgegenstand läßt sich so behandeln, daß der Kopf voll, aber das Herzleer bleibt; Amos als Bildungsmittel hat seine Pflicht getan, wenn er Kräfte entsaltet hat, mag auch sein Bild selbst dann wieder verschwimmen.

homiletisch ist Amos noch nicht in demselben Mage entdedt wie tatechetisch. Selbst Prediger, die ihm so wahlverwandt sind wie Dörries und die Religiös-Sozialen der Schweig, haben feine Predigt über einen Text aus ibm. Burhellen hat in seiner Sammlung "Die Religion der kleinen Propheten" (Tübingen 1911) den Amos mit einer Predigt berücksichtigt. Sonst findet man von ihm in Predigtsammlungen über alttestamentliche Texte nur folche über die Perikope Am. 8, 11—12, also das Wort vom hunger nach dem Worte Gottes. Das ift auch die unschädlichste Stelle in dem Propheten; sie bezeugt die Dorsicht der kirchlichen Stellen, die die Perikopen auswählen, während doch der eigentliche Amos, der biblische Amos, in ganz anderen Stellen sein herz ausschüttet. Welche Stellen fich nach unserer Meinung zu Terten, und welche fich gur Bereicherung des Inhaltes unserer Predigten eignen, ist oben immer vermerkt. Es werden wohl zumeist Kasualpredigten, also solche für ganz bestimmte Cagen und Sälle sein, die in den so spezifischen Worten des Amos ihren Tert finden werden; das ist auch wohl der Grund, warum es nur jene eine Perikope aus unserm Propheten gibt. Sur einen gewöhnlichen Sonntag in einer gewöhn= lichen Gemeinde wurde sich auch eine Altarlesung aus den eigentlich tenn= zeichnenden Amosstellen taum rechtfertigen laffen. Text und Altarlesung werden in gang besonderen Fällen, die der Lage des Volkes zur Zeit des Amos ent= sprechen, seinen Worten entnommen werden dürfen, soweit irgend das Recht des Pfarrers geht, soziale Dinge, religiose Reformen und politische Aufgaben auf der Kanzel zu behandeln. Es ist doch sehr peinlich, wenn sich Pfarrer in einer Austrittsversammlung von einem sozialdemokratischen Sührer eine Reibe von Stellen aus dem A. T., auch aus Amos vorlegen lassen mussen mit der Frage. ob sie über diese radikal-sozialen Texte schon je gepredigt haben; und keiner der Prediger kann die Frage bejahen. So wird Amos die Bedeutung haben, das soziale Gewissen der Kirche zu schärfen, zu deren grundlegenden Schriften auch er gehört.

# hosea.

#### Einleitung.

Auch diesen Propheten wollen wir auf zweierlei bin ansehen: welche bebestimmten Aufgaben wir mit hilfe einzelner zu Terten geeigneten Stellen lösen und wie wir sein ganges Buch als Anregungs- und Bildungsmittel verwenden können. Dazu muffen wir uns flar machen, welches die politische Lage seines Candes zu seiner Zeit gewesen ist. Man sieht sogleich, daß seit Amos das Cand auf der abschüssigen Bahn weiter heruntergeglitten ift. äußeren und die inneren Verhältnisse haben sich sehr verschlechtert: die Affgrer haben bedeutend an Macht gewonnen und sich Israel tributpflichtig gemacht. Noch schlimmer sieht es im Innern aus; hier herrscht ein jäher Wechsel der herricher, sodaß man fast von Anarchie sprechen tann. Dazu tommt die habsucht der Dornehmen und der Priester, die geeignet ist, die Widerstandsfähigkeit des Staates nach außen bin noch geringer zu machen, als sie ift. Statt grundlicher Reformen wählt man politische Magnahmen, die nicht viel mehr helfen fönnen, sondern den Untergang beschleunigen muffen: man sucht Anschluß an Ägnpten, das stets der Rüchalt für die vom Osten ber bedrobten Völker Dalästinas war; aber darin ist man nicht folgerichtig, sondern sucht, wie man es auch mit Affur halten fann. Diese schwankende Politik nach außen und die Wirrnis im Innern kennzeichnen die Lage, in der hosea auftritt. Alles macht den Eindruck des fin de siècle. — Sicher wird es der Aufmerksamkeit wert sein zu sehen, welche Stellung der Prophet einnimmt. Er wird zu beiden Gefahren, der von außen und der von innen drohenden, etwas zu sagen haben. Wir werden also an ibm studieren konnen, wie sich ein Dertreter des biblischen Geistes zu einem Staatswesen verhalt, das dem Untergang geweiht scheint.

Seine Gedanken lassen sich um folgende Punkte sammeln. Sehr eingehend beschäftigt er sich mit allem, was den Kultus und die Priesterschaft angeht; dann richtet er sein Augenmerk auf das soziale Verderben; dann unterzieht er die äußere und innere Politik seiner Kritik; endlich verkündigt er die Möglichkeit von Bekehrung und hoffnung. — Seine eigene Person spielt mehr herein als die des Amos; besonders die Verkündigung der Treue Gottes ist stark von persönlichem Erleben getragen.

Benutt murde auch hier Wellhaufen, Kleine Propheten.

Hofea.

## Kirche und Kultus.

#### Baal und Jahve 2, 4-25.

Hier geht der Prophet auf den Abfall des Volkes und seine Gründe ein. Er macht den Baalkultus für ihn verantwortlich. Es ist bekannt, daß die Propheten von Elia an weniger gegen den Namen des Gottes Baal als gegen den geistigen Inhalt stritten, der mit ihm verbunden war. War es doch der Kultus der Kanaaniter, der sich ganz auf dem Boden der Natur bewegte, mochte er auch für die eingewanderten israelitischen hirtenvölker eine höhere Stuse der Kultur darstellen. Die Anbeter des Baal erwarteten von ihrem Gott die Gaben des Candes: Öl, Wein, Brot; darum seierten sie ihre Gottesdienste auf den höhen, in der Natur "unter jedem grünen Baum". Die Fruchtbarkeit der Natur war der höchste Gedanke, den sie mit ihrem Gott verbanden. War ja doch diese ihres Glückes Quelle, weshalb sie sie auch in dem Bild des Stieres darstellten und seierten . Freilich wurde daneben noch dieser Fruchtbarkeit der Erde praktisch gehuldigt, indem man sich der heiligen Unzucht hingab, die die Zeugung, die Hauptbetätigung ihrer Gottheit, nachahmte und unterstützte.

Diese ganze Art von Frömmigkeit hatte die in ihrem Grundgehalt soviel geistiger und sittlicher gerichtete Frömmigkeit Israels angesteckt und umgestaltet: victus victori leges dat. Wohnt doch aller Volksreligion das Bedürfnis inne, ihre Anhänger auf die niedere Höhe der Befriedigung alltäglicher natürslicher Bedürfnisse hinabsinken zu lassen. Diesem Schwergewicht der sinnlich gerichteten Massenreligion entgegenzutreten, ist die eigentliche religiöse Aufs

gabe von hosea und den anderen Propheten.

In dieser religionsgeschichtlichen Tage haben wir nun die Brücke zur Derwendung dieser unserer Stelle und aller ähnlichen Äußerungen. Denn die Ähnlichkeit der Tage, die die Zeit der Propheten mit der unseren verbindet, ist gar nicht von der Hand zu weisen. Wie die Religion des Moses, so gering immer ihre geistigssittlichen Bestandteile gewesen sein mögen, in ein Tand mit reiner Naturreligion hineinkam, so kam die christliche Mission in Germanien in ein Tand, in dem reine Naturreligion herrschte. Auch hier heißt es: victus victori leges dat. So wurde das von Hause aus ganz auf Sündenvergebung und Erlösung von Sünde und Not eingestellte Christentum in die Tiefe der sinnlichen Naturreligion hinabgezogen. Wir haben überall noch Baal in unserem Volk.

Wir haben Baal zuerst einmal in der durchschnittlichen typischen Bauernsreligion, die Gott vor allem als Spender von Korn, Kartoffeln und anderen Früchten anruft und verehrt. Darum ist das Erntedanksest das einzige unter den Festen, das ganz verstanden wird, wie der erste Artikel im Bekenntnis und die vierte Bitte im Vaterunser. Alle religiösen und sittlichen Betätigungen nehmen im Vergleich mit diesen Zielen die Stelle von Mitteln zur Einwirkung auf die Gottheit ein. Wir wollen nicht rechten mit dieser Art von Religion. Die Not des Lebens verschließt oft genug jeder ihrer höheren Formen, die auf die sittliche Selbstbehauptung ausgeht, jegliches Verständnis in einer solchen Seele. Freilich ist es oft genug auch der gewöhnliche und niedrige Sinn, der

gar nichts anderes als greif= und eßbare Güter schäßen kann. Die Volkskunde belehrt uns, wie viel Reste von dem alten Wodanskult sich mit eben dieser Wertschätzung, die ihm einst zugrunde lag, erhalten haben.

Dann ist aber auch Baal überall da, wo der Natur eine ideale Derehrung entgegengebracht wird. Diese stedt gang unausrottbar in allen deutschen Gemütern. Es wird ohne Zweifel in der Einkehr und in der Dersenkung in die Natur viel Erhebung und auch seelische Bereicherung erlebt. Man mag es beklagen, daß unsere so geistige und oft übergeistige driftliche Religion so wenig mit der Natur anzufangen gewußt bat: immer bleibt in dieser modernen Naturverehrung ein gut Stück Baalsverehrung. War jene erste form die des Bauern, so ist diese die des Städters. War jene vor allem Nüglichkeitsgedanken unterworfen, so ist diese im ganzen ideal und ästhetisch gerichtet. Es gibt freilich auch gang andere Arten von ihr. Wir haben tatfächlich Entartungen der Naturverehrung, die den schlimmen formen des Baalskultus entsprechen. Denn die ideale Verehrung der Natur gleitet oft genug in eine Gleichgültigkeit gegenüber den Geboten der Keuschheit oder gar in den schrankenlosen Dienst der sinnlichen Triebe hinab. Die Sinnlichkeit und ihre Betätigung, gerade so wie der Trunk idealisiert und mit hohen Gedanken verbunden, reicht heute weit in das Sühlen und Denken gebildeter Kreise hinein. So herrscht in manchen Romanen 3. B. in dem Roman Die zwölf Steiermärker von h. Bartich der Geist des Baal. Eine entzückte Stimmung gegenüber dem quellenden Reichtum der Natur geht hand in hand mit einer geradezu feierlich aufgefaßten seruellen Liberalität. Dieser Baal herrscht weit und breit, ideal und gemein. Man kann auch das Gange Venusdienst nennen; sicher ist es Natur= und Beidenreligion. Denn das ist das Kennzeichen des wahren Beiden= tums, diese hingebung an die Welt der Natur, nicht die Jahl und die Namen der Gottheiten, sondern ihr Geist, der ein Ungeist der Naturherrschaft ist.

Wir können Baal auch noch weiter in feinere Gebiete hinein verfolgen. Baal ist überall, wo Religion und Unzucht zusammenstoßen. Dieses Wort "Unzucht" ift heute sehr unbeliebt, weil es ein ethisches Urteil enthält. Man sagt dafür lieber Serualität, weil dasselbe so natürlicher und neutraler ausgedrückt ist. Unzucht und Religion stehen zwar in Widerstreit, wenn Religion nur irgend einen sittlichen Gehalt bat; aber der Einfluß der Serualität als einer Naturerscheinung und der Ungucht als einer Sünde auf die Erscheinungs= form der Religion ist doch sehr groß. Macht sich oft genug in einer sehr lebbaften Art von Religiosität die Macht der Empfindung und der Phantasie geltend, die dem seguellen Ceben vielleicht entspringen, sicher aber verwandt sind, so fönnen wir auch beobachten, wie sich überhaupt die seruelle Grundbestimmt= beit eines Menschen bis in die höchsten Spiken seines geistigen Lebens hinauf geltend macht. Dieser Zusammenhang verrät sich 3. B. in dem Wort "Inbrunft". Man findet ibn oft genug beraus: wo sich etwa unbefriedigte Sexualität in religiöse Schwärmerei umsett, wo sich gemäß den bekannten Gefeten seelischen Rudichlages fromme Menschen zuerst in allen himmlischen höhen und dann bald darauf in allen irdischen und höllischen Tiefen fanden und verstanden, eine Erscheinung, die gerade so oft vorkommt wie die entgegengesette Reihenfolge, ferner die so häufigen Verfehlungen gerade inbrunftig frommer Menschen gegen Hosea.

das sechste Gebot — das alles ist Baal. Sicher ist auch Zinzendorf und die Mystik nicht ganz frei von einem freilich ganz unmerkbaren, gleichsam versetzen Baalsgeist. Weiter von diesen Dingen zu reden ist überflüssig; ist doch die Aufspürung solcher Zusammenhänge, also die "serozentrische" Auffassung des Seelens und Gesellschaftslebens eine Liebhaberei der Gegenwart. Wir haben an dieser Stelle nur mit Nachdruck betonen wollen: Das ist Baal. Auch die Frömmigkeit des Hohenliedes ist nichts anderes als Baal.

Aus allem ergibt sich, wie groß noch immer die Rolle ist, die gemäß schier unausrottbaren psychologischen und religionspsychologischen Zusammenhängen und Notwendigkeiten der Naturgott Baal bei uns spielt. Wir haben allen Grund, uns sehr genau mit den Formen dieses Kultus zu befassen, die die das malige Gestalt dieses sozusagen ewigen Grundtriebes darstellen. Besonders

wertvoll ist natürlich die Art, wie sich der Prophet dazu stellt.

Er bezeichnet den Kultus des Brot- und Weingottes als Buhlerei. Die Anbeter dieses Gottes dienen ihm um Cohn, der in Naturalgaben ausgezahlt wird; ihre Sestfeiern zielen auf Gottes Kornkammer. Das findet der Prophet an sich nicht falsch, daß sie solche Dinge von der Gottheit haben wollen und aus ihren händen empfangen. Auch daß sie diese Gottheit Baal nennen, ist nicht das Schlimme. Aber er richtet fich gegen das gange Gefolge von Anschauungen, Stimmungen und Wertungen, die seinen geistigen Gehalt und die Art seiner Derehrung bestimmen. Das ist der eben entwickelte Begriff der sittlich neutralen Naturgottheit. Ihr stellt hosea D. 10 den entscheidenden Gedanken gegen= über: Nicht Baal, sondern Jahve gibt das alles. Das heißt: Gott, der geistige und heilige Gott, ift auch der Urheber jener Gaben. Sie wollen aus den handen dieses heiligen Gottes statt aus denen des Zauber- und Gebetsautomaten-Gottes empfangen werden. hosea will die gange geistige Welt der heiligkeit und Gute. die an dem Namen Jahre hängt, mit den Gaben der Natur in Derbindung bringen. Sie sollen im Geifte dieses Gottes empfangen werden. Das geschieht aber, wenn sie jemand im Geiste des ersten Artikels und der vierten Bitte empfängt, wie Luther beide Stude ausgelegt hat. Denn Gott hat nicht nur die Welt der Natur, sondern auch die des Geistes, er hat nicht nur die Welt des Geistes, sondern auch die der Natur in seinen handen. Das ist es mit unseren Begriffen, was hosea hier geltend macht. Alle Naturgaben kommen von dem heiligen Gott, dem man nicht mit ein paar lustigen Sesten dient, sondern mit Glauben und Beiligkeit.

Ohne Zweifel liegt hier eine Aufgabe, die uns noch reichlich Mühe machen wird. Denn die einmalige religionsgeschichtliche Erhebung von Baal zu Jahre muß religionspädagogisch noch überall, zumal auf dem Cande, ergänzt und weitergeführt werden. Im Anschluß an D. 10 kann man das einmal und immer wieder versuchen. Diese werden sich dann als Baalsdiener entlarven lassen müssen, die mit Wonne den Sieg des Elia auf dem Karmel haben mitseiern helsen. So kann es eine sehr fesselnde und entscheidende Erntedanksestpredigt geben: Der Gott, von dem wir die Gaben der Natur erwartet und erhalten haben, ist ein heiliger Gott, und der heilige Gott gibt uns als Gott himmels und der Erde, was wir für unser leibliches Ceben nötig haben. Oder mit dem D. 11 kann man einen Frost im Frühjahr, der alles zerstört, oder einen

nassen Sommer deuten: Gott entzieht uns, was wir brauchen; das ist ein Zeichen dafür, daß er uns zugleich anderes anbietet, was wir auch nötig haben. Immer kommt es darauf an, die rechte Wertschätzung anzubahnen. Wie wenig wären die meisten Bauern noch fromm, ohne solche irrationalen Fröste und Regenzeiten! Solche Heimsuchungen sind dann Versuche Gottes, seine Frommen von dem Baal abzuziehen und an sich zu binden, also von der Verehrung der reinen Naturgottheit, dem Zauber- und Automatengott, zu befreien und der Verehrung des Gottes zuzussühren, in dem ein erziehlicher Wille lebt, der uns nehmen und geben kann, wie es seinen Absichten mit uns entspricht. In jenen Zeiten ist eine Gelegenheit gegeben, in religionspädagogischer Analogie zu dieser religionsgeschichtlichen Erhöhung der Maßstäbe und Gedanken, das Ungenügende des Baalsdienstes und die tiesere Wahrheit des Jahvedienstes klar zu machen.

Aber nicht nur diese eine Seite kommt in Betracht; Gott ist es auch, der Gutes gibt, und das Gute kommt von ihm, dem Gott, der der Gute ist. Dieser Gott zeigt uns seine Treue, wenn uns alles wohl gerät. So können wir sagen: Derschonung mit Ungezieser und Wildschaden, Reichtum an Korn und Most und Öl — das sind alles Kennzeichen seiner neu hergestellten Güte. Wenn diese hilsen und Gaben eintreten, so muß man sich Gottes, des heiligen Gottes, freuen;denn alle Abkehr von ihm ist verziehen; er hat seine Menschenkinder aus der Unfruchtbarkeit der Wüste, wohin er sie geführt hatte, um sie zur Besinnung zu bringen, wieder in das Cand seiner Güte zurückgeführt, um wieder mit ihnen in neuer dauernder Gemeinschaft zu leben.

So wird man im Sinn unseres Propheten ein gutes Jahr als heimsuchung Gottes ausdeuten können, der fich mit seiner Treue wieder zu dem Dolk neigt, das ihn verlassen batte. Wenn er auch ein geistiger, heiliger Gott ist, so hat er doch die Sprache gur Verfügung, die seine Menschen am besten versteben, die Sprache der Naturereignisse, die bald wirtschaftliches Gedeihen, bald Schaden mit sich bringen. Im Grund freilich ist Gottes Wille immer gut; ist doch auch 3. B. die Ordnung des Wetters an sich ideal gedacht, wie es schon im Wort 1. Mos. 8. 22 gum Ausdruck kommt: Sommer, Winter, Sonne, Regen, an sich alles aut und notwendig; nur die Abweichungen enthalten die Rätsel, die nur auf dem Weg eines religiösen und padagogischen Verständnisses können gelöst werden. So wird, was für das rationale Verständnis eine Lücke ist, für das religiöse gerade zum Ausgangspunkt und zum Mittel des höheren religiösen Derständnisses, das in diesen Suden die Auswirkungen eines Willens ahnt, der sich des Naturzusammenhanges zu seinen in der Seele gelegenen Zweden bedient. Gerade diese Suden reigen gum Nachdenken über den Sinn dieser gangen Leitung der Naturwelt durch Gott; sie erwecken leise Schauer der Ehr= furcht und loden dazu, die Ursache für diese unerklärlichen Geschehnisse einmal statt in der Natur im Menschen zu suchen.

Tritt ein reiches Segensjahr ein, so ist gar nichts dagegen zu sagen, wenn man es als ein Zeichen der Gnade Gottes auffaßt, wie hosea D. 20—24 den Segen des Feldes mit dem neuen Bunde, den Gott mit seinem Volk schließt, in Verbindung bringt. Ist es doch überhaupt unsere Aufgabe, möglichst viele und feste Assoziationen zwischen allen Cebensereignissen, die starke Gefühle

der Lust und Unlust auslösen, und dem Bild des gütigen und erziehenden Gottes herzustellen, Affoziationen, die dann immer automatischer im Dienst der religiösen Grundreaktion die Gefühle der Scham und des Dankes zu erweden und die Regungen des Gehorsams und der Gute ju innervieren haben. Aber wir dürfen auf dem Boden des N. T. die Affoziation zwischen dem guten Erntejahr und diesem Gott zwar fest, aber nicht ausschließlich machen. Denn Gottes Gnade zahlt nun einmal seine Kinder nicht immer so in Bar aus. Darum muffen wir ihre Verbindung mit wirtschaftlichen Vorgängen gleichsam immer etwas loder halten. Man darf sie in ihnen erkennen, aber man darf sie nicht als ihre einzige Bezeugung und notwendige Solge erwarten. Denn wir haben nun einmal vom Geist des N. T. die Weifung, Gottes Gnade weniger in Gegenständen der Natur als in Zuständen des Innenlebens wahrzunehmen. Dabei ist weniger an abstratte Seligkeitszustände gedacht, so wenig wir sie verachten wollen, als an bestimmte Wertungs- und Willenszustände, die dem Geist Jesu entsprechen. Diese erst helfen jene außeren Gegenstände gu verstehen als Sprache der heilsamen Gute Gottes; aber sie bedürfen ihrer nicht, um uns dieser Gute gewiß zu machen; denn sie selbst sind das bessere Kennzeichen für diese recht gefaßte Gute. Darum konnen sie uns anleiten, gerade auch im Mangel nicht nur einen Anlaß für ihr Entstehen, sondern auch eine Lücke zu sehen, die sie mit dem bellen Schein der innerlich beseligenden Güte Gottes zu verdeden suchen. Wer seine Not ohne Murren, ja mit Ergebung und ein wenig gläubigem Trog, vielleicht auch mit einem Anfang von Dankbarkeit und von Vertrauen auf Gottes Erziehertreue zu tragen weiß, der hat gang sicher echte Gnade von Gott. — Don diesen seelischen Dingen darf man nur im Ton der Mindestsprache reden, weil sie leichter anderen anzupreisen als selbst anzueignen sind. Zu jener höhe führt aber ein Weg, der nicht nur über Baal. sondern auch über Jahre hinausbringt: Gott muß gang jum herrn und Erzieher und zum Seligmacher geworden sein; Jesus muß begonnen haben, den Inhalt seines Willens an uns zu bilden. Dann ist es möglich, jene Um= wandlung der Erlebnisse und Erkenntnisse wenigstens einmal dem ahnenden Empfinden verständlich zu machen oder gar schon mehr oder weniger klar im Bewuftsein angubahnen. Je einfacher bann die Sprache wird und je fester der Ton, desto mehr stellt sich die überraschende Ahnung bei manchen ein, daß es sich hier nicht um Kangelredensarten, sondern um erreichbare Wirklichkeiten handelt.

So spiegelt sich die große religionsgeschichtliche Entwicklung Baal—Jahve—Jesus in der Aufgabe, die jedem Geschlecht von neuem gegeben wird, von dem Gott, der nur sinnliche Freuden und Güter gibt, zu dem Gott überzuleiten, der selbst ganz Geist ist und im Geiste das Leben wenigstens andietet. Unterstützt wird man in dieser Arbeit durch die Erfahrung, daß jener Gott Baal nur zur Auflösung der Gemeinschaften und zur Zerstörung der Persönlichkeiten führt, weil beide nicht anders als aus dem Geiste leben können. Aber auch Jahve löst weder alle Rätsel noch Aufgaben des Lebens; und so führt er in der Menscheitse wie in der Einzelentwicklung über sich selbst zu Zesus hinaus.

#### Dolk und Priester 4, 1-14.

In denselben Zusammenhang gehört dieser Teil des ganzen Buches, der nicht nur die flarsten und stärksten, sondern auch die für uns wichtigsten Reden des Propheten enthält. Ihr Wert liegt in der fräftigen Betonung der Bedeutung, die die Kirche für die geistige Kultur eines Candes und darum für sein ganzes Gedeihen hat. Es tritt hier die prophetische Grundanschauung stark zu Tage, daß es innerliche Kräfte sind, die über das Geschick eines Candes entscheiden. Die ersten drei Derfe lassen sich darum für eine sehr ernste Bußpredigt in gang schwerer Zeit verwerten. Im Solgenden aber macht hosea die Priesterschaft für diese Zustände verantwortlich. Wellhausen übersett wörtlich: "Das Volk ist wie seine Pfaffen". Die Art, wie der Prophet den Einfluß der Cehre und des Cebens der Priester auf das Volksleben einschätzt, ist geschichtlich vollständig gerechtfertigt. Wir tun gut, nicht unsere heutigen verwidelten Verhältniffe zur Entschuldigung dafür heranzuziehen, daß uns ein solcher Einfluß nicht mehr offen steht. Gang ohne Zweifel hat eine solche alteingewurzelte und immer noch weit verzweigte Einrichtung, wie es eine Kirche ist, einen ganz großen, wenn auch mittelbaren Einfluß auf das Volksleben. Das geben wir sofort zu, wenn wir Cehre und Leben früherer Pfarrergeschlechter für die Schäden mit verantwortlich machen, die uns gegenwärtig belaften. Dabei kommt es auf beides, auf Cehre und Ceben, an. Bei dem Wort "Cehre" haben natürlich die Unterschiede der Richtungen kein Recht auf Beachtung. hier kommt nur in Betracht, daß die Erkenntnis von Gott von großem Einfluß ift. Dabei kann man diese Erkenntnis von Gott bloß als eine Solgeerscheinung gewisser seelischen Zustände ansehen, wie etwa die pantheistische Auffassung von Gott eine Solge von erschlafftem Willensleben sein kann; ober aber man mag die Erkenntnis von Gott wirklich als einen Saktor in der Gestaltung des aeistig-seelischen Lebens selbst erkennen, wie etwa eine niedrige anthropomorphe oder eine rein geistige Auffassung von Gott von Bedeutung für die Gestaltung des geistigen Cebens der Religiösen ist. Wenn man 3. B. bedenkt, welche Derwustung das gabe Sesthalten an dem mit Gen. 1 verbundenen Gottesbilde, oder die Beibehaltung des Wunsch= und Wundergottes-Begriffs zur Solge gehabt hat, dann schöpft man eben daraus wieder etwas Mut; denn wenn die Sehler und Schäben, die uns jest zu schaffen machen, von der früheren Theologie herrühren, so kann vielleicht auch etwas von heilung aus den Studierzimmern der Theologen kommen. Gotteserkenntnis ist tatsächlich die wichtigste Aufgabe der Theologie und der Kirche. Des Menschen Gott ist nicht nur so wie der Mensch ift, sondern der Mensch wird auch gleich seinem Gott. Es ist immer noch trok aller volkstümlichen Literatur über unsere Fragen für viele eine Überraschung, wenn sie etwas von dem geistigen und feinen und vor allem dem so praktischen Gottesbegriff hören, der uns heute allgemein aufgegangen ist. Die Art, wie wir uns diesen praktisch wertvollen Gott vorstellen, werden wir ohne Zweifel noch mehr aus dem naiven Dualismus und Supernaturalismus herauszuziehen haben, um dem Sinn gerecht zu werden, der sich in dem Pantheismus und Monismus zeigt. Das bezieht sich natürlich bloß auf das Kleid des Gottesbegriffes, an seinem Gehalt werden wir diesen Richtungen

zu Liebe keine Abzüge vornehmen. Wir werden also den geistig-persönlichen Gott uns etwas mehr immanent denken, als es früher geschah. Die hauptssache freilich ist die beständige Erhebung des Gottesbegriffes in den Bereich des heiligen; nicht nur weil sich alle edleren Gemüter an einem eudämonistischen Gottesbegriff stoßen, sondern auch weil die Leute, die an diesem hängen, der Schonung nicht wert sind, die man ihrer Ketzerei so reichlich zuteil werden läßt.

Gotteserkenntnis: der Weg, um mit Gott in Verbindung zu treten, ist in der geistigen Religion der Propheten und Jesu geistig, also keine Sakramentsmagie und keine Gefühlsmykik. Es ist vielmehr die geistige Verbindung des Gläubigen mit Gott, die in Gedanken an Gott anhebt und auch wesentlich in Gedanken verläuft. Gefühle und Willensantriebe sind natürlich die hauptsache dabei, aber sie hängen mit Gedanken zusammen, die mehr oder weniger solche Anschauungen von Gott enthalten, die auf Gefühl und Willen einzuwirken vermögen. Darum darf der Rückschlag gegen den früheren Intellektualismus in der Predigt und im Unterricht nicht so weit gehen, daß nur Stimmungen und Erlebniss erzielt werden sollen, ohne daß diese mit Gedankenbildern von Gott erregt werden und im Jusammenhang bleiben.

Daß es nach D. 5 die Priester und Propheten sind, die zuerst straucheln, weil sie beide in ihrer verantwortlichen Stellung fündigten, läßt sich ohne 3wang in unsere Derhältnisse übertragen. Wir können es auf die Tätigkeit aller Derfündiger der Religion beziehen, die, sei sie nun amtlich gebunden oder von freierer Art, die öffentliche Meinung zu gestalten die Aufgabe hat. Im Anfolug hieran fann man etwa bei einem Sest oder einer Dersammlung der Inneren Mission oder auf einer Synode oder auf einem Pfarrertag ein Wort über die Beeinflussung der öffentlichen Meinung durch Cehre und Ceben der Pfarrer und der anderen zur Führung berufenen Christen sagen. D. 7-9 zeichnen die Standessünden aller Priesterschaften: sie leben von des Doltes Sünde, weil ihnen die Kenntnis der Sünde anderer große Macht über deren Gewissen und Besit bringt. So haben sich die Priester zu Rom an den Sünden der Deutschen gutlich getan. Bei uns evangelischen Pfarrern ift diese Unart verfeinert zu einer gewissen Schadenfreude an dem Bosen, die sich oft nur schlecht hinter der pflichtmäßigen Trauer über es verbirgt. Die Liebe freut sich dann der Ungerechtigkeit. Die Tantalusqualen des so sehr tiefen D. 10 gelten nicht nur für priefterliche, sondern für alle Schlemmer. Wenn man doch nur einmal einen solchen Ders zum Text oder wenigstens zum Ausgangspunkt für eine Betrachtung nehmen konnte: Lust und Gier haben darin ihre Strafe, daß sie immer gieriger machen; ohne Gott, der uns unsere Triebe zügeln hilft, wird die sich selbst schrankenlos überlassene Gier zur furchtbaren Strafe, weil die Gier mitten im Genuß Gier erwedt, wie Durst Durft berporruft. Im Genuß nach Begierde zu verschmachten ist die höllischste Strafe der Genußsucht. Wo die Mittel für die Erhaltung des Einzelnen und der Gattung gum 3wede werden, stumpft sich die Lust, die sowohl Reig wie Cohn der vom Beist gelenkten Lebensbetätigung ist, ab. Diese Strafe der Unnatur weist auf den engen Zusammenhang zwischen Natur und Gott hin. D. 11 erscheinen die Dolkslaster, Unzucht und Trunksucht, die stets hand in hand gehen und ein Volk ruinieren. Der dummste Aberglaube tritt dann D. 12 in der Gestalt von

Wahrsagerei und Orakelwesen auf, die höchste Sorm der Religion, zu der sich der verfinsterte Geist solcher Ceute noch aufschwingen kann. D. 13 und 14 straft der Prophet wieder jene oben erwähnte Verbindung von Unzucht und Religion; denn das Bose ist niemals gefährlicher, als wenn es sich im idealistischen Gewande zeigt. So weiß sich der Saufteufel sehr fein als Sührer zur Begeisterung zu maskieren, so putt sich der Chebruch als Gehorsam gegen die Stimme der heiligen Natur heraus, die mehr Recht habe als die falschen Satzunger der Menschen; so lockt leicht die Sinnlichkeit eine Seele aus dem Bereich der mit sittlichem Geist erfüllten Religion auf die Gefilde einer Schwärmerei und Schwelgerei, die Nerven und Gemissen vermuftet. So sind auch junge und alte Pfarrer stets in Gefahr, religiofe Beziehungen ju Frauen und Mädden ins fleischliche hinabsinken gu laffen. Der Priefter und die grau ist leider nicht nur ein Kapitel für die römische Kirche. Wie die sexuelle Polarität die Frau, die ältere unverheiratete zumal, in der Nähe des starken Mannes und geistig überlegenen, dabei gutmütigen Pfarrers führt, so loct ihn selbst das fleisch wenn auch nur in Gedanken über die Grenze, wo nicht mehr das Beichtkind, sondern das Weib wohnt. - Eine feine seelsorgerliche Predigt könnte einmal nebenbei in einem entsprechenden Zusammenhang an diesen Punkt rühren, ohne Angst vor der Stimme der Empörung, die oft genug nur das boje Gemiffen verbirgt. Dor allem aber foll, wie der Prophet fagt, die Erkenntnis Gottes bier belfen. Diese steht immer im Gegensat zu jener Bowülen, ichwelgerischen Stimmung, die den Brutherd für jene Sünden bildet, wie sich auch in der Liebhaberei für manche Jesuslieder eine wenigstens hart mit der Sinnlichkeit fämpfende Natur verrät. Denn die Erkenntnis ist das Cebenselement der höheren Religion, die ja doch im Christentum Glaube ift, die Erkenntnis Gottes als des gang und gar heiligen Willens, der ihn von dem Baalwesen unterscheidet. Der unselige hoheliedton mancher Jesuslieder muß hinaus; er begünstigt die verzweifelte Selbsthilfe der Natur, die Sinnlichkeit religiös auszuleben und abzureagieren, mahrend eine gang reine Seele die Religion zum letten und stärksten Bollwerk gegen die herrschaft der Sinnlichkeit auch über die Gedanken und die Phantasie macht.

#### Der Kultus 4, 11 – 14.

Der Prophet hat es hier wieder mit dem Kultus zu tun. Welches Licht fällt von seinen Tadelsworten aus auf unseren Kultus? Er tadelt an dem Kultus seiner Zeit zweierlei: daß er sich auf dem Boden der Natur abspielt und daß er eine Gelegenheit zu Ausgelassenheit und Schwelgerei ist. Beides kann man unserm Kultus nicht nachsagen. Er vollzieht sich in der Regel in den "dumpsen Kirchenmauern", und nur selten ragt etwas von der Natur, etwa in der Gestalt eines Tannenbaumes zu Weihnachten oder einer Birke zu Pfingsten, in ihn hinein. Es ist ein Rückschlag gegen die vorchristliche Naturfreude, wenn sich bei uns, zumal bei uns Protestanten, der Gottesdienst von der Natur und der Außenwelt überhaupt, in die Kirche zurückzezogen hat. Das hängt sicher mit der hochgeistlichen und abstrakten Art unseres ganz auf Seelisches eingestellten religiösen Denkens zusammen. Der dogmatische und

ethische Supernaturalismus muß auch einen kultischen im Gefolge haben. Darin bestärkt uns immer noch der Gegensatz gegen die katholische Kirche, die vordriftliche Brauche in ihren Prozessionen und in dem Schmud ihrer Altare fortsett. So sind wir durchaus nicht in der Gefahr, die die Warnungen unseres Propheten auf uns beziehen heißen mußte. Im Gegenteil, wir haben allen Grund, sowohl der Natur etwas mehr Eingang in unsere Kirchen zu öffnen, wie selbst mit unserm Kultus in sie hineinzugehen. Das geschieht ja auch schon des öfteren, zumal im Frühjahr. Darin zeigt sich einmal eine Neigung, aus dem abstrakt geistlichen Gebiet mehr in das Gebiet der Wirklichkeit über= zutreten, wo auch Gott ist; und dann zeigt sich darin das Bedürfnis, dem einfachen Volksempfinden, das etwas Schönes sehen will, mehr entgegenzukommen. Es ist ein gang unveräußerliches Stud jener von den Propheten getadelten Frömmigkeit, daß sie einen fröhlichen Kultus liebt. So laden wir überall wieder die Freude und die Schönheit herein und wir tun recht daran. fieht bis jest noch gar nicht so aus, als bedürften wir in absehbarer Zeit der Worte unseres Propheten, um Auswüchse abzuschneiden. Besonders bem Abendmahl tut ein etwas fröhlicherer und volksmäßigerer Jug sehr gut; aus einer Leichenfeier soll es zu einer wirklichen Sestfeier werden, wo man frohlich ist vor seinem Gott, wie das in Israel der Sall war.

Erst recht kann man unserem Kultus nie Ausgelassenheit und Schwelgerei vorwerfen. Wir haben jede Spur von Essen und Trinken, das in allen Religionen eine kultische Rolle spielt, aus unseren Gottesdiensten verbannt. Aber es machen sich doch die alten Überlieferungen geltend: oder haben wir nicht in den Nachfeiern mander firchlichen handlungen die Nachwirkungen von Opfermahlzeiten zu sehen? Dabei ist an die häusliche Nachfeier der Taufe und der anderen Kasualien zu denken. Es unterliegt keinem Zweifel, daß diese einem gang unausrottbaren Bedürfnis entspricht. Allein ebenso unbezweifelbar ift es, daß sie in der Regel ausschreitet, sodaß fast jede Spur der religiösen Seier unter den Nochwirkungen des Altohols erstickt. hiergegen hat sich der Tadel zu richten, den der Prophet gegen die Opfermahlzeiten erhebt. Und wenn er ihn vor allem gegen die Priester richtet, die sich an diesen Opferfeiern berauschen, so ist dieser Tadel immer noch nicht überflussig. Nicht nur für garte Gemüter ist es unerträglich, den Mann, der vorher noch so heilige Weiheworte gesprochen hat, nachher in einer auch nur leise angeheiterten Stimmung zu sehen. Wer die Chrfurcht pflegen will, forge vor allem für ihren Gegenstand, für Chr würdigkeit; diese wird aber auch durch kleine Mengen von Bier und Wein oft genug auf das Schwerste gefährdet.

## Priester und Hof 5, 1—8.

In den ersten Versen schärft der Prophet den leitenden Kreisen des Volkes, zumal den Priestern und dem Hof, ihre Verantwortlichkeit ein. Auf ihnen liegt die Schuld, aber auf alle fällt die Strase (Wellhausen). Das ist ein Ton, den unsere an den Staat gebundene Kirche so leicht nicht zu erheben wagt, die einmal die Abhängigkeit des Volksgeschickes von dem Verhalten der leitenden Kreise den Mund der Wahrhaftigen mit Gewalt öffnet. Hosea bewährt seine

noch mehr zu beobachtende Gabe für plastische Ausdrucksweise in der Wahl der Bildwörter, mit denen er die verhängnisvolle Bedeutung der Kultstätten bezeichnet: Falle, Garn und Fallgrube. Ein verderbtes staatliches und kirchzliches Beamtentum, wie es etwa in Rußland zu finden ist, läßt sich mit diesen Ausdrücken brandmarken; ganz allgemein läßt sich eine örtliche oder zeitliche Ursache des Verderbens eindrucksvoller und behaltbarer mit solchen Bildern treffen als mit allgemeinen abstrakten Klagen und Anklagen. Am genauesten stimmte die Analogie, wenn irgend eine religiöse Gemeinschaft tatsächlich zu einem Verderben der Leute würde. Daß diese kräftige Polemik nur bei sittlichen Versehlungen berechtigt ist, versteht sich von selbst. Dann stimmte es aber ganz genau, daß sich Gott den Gliedern einer solchen entzieht, wenn sie zwar ihre Anbetung vor ihn bringen, aber ihren Streit oder ihre Unzucht oder was sonst immer, nicht lassen wollen.

## Kultus und Curus 10, 1-8.

Wieder haben wir hier einen scharfen Ausdruck für den Gegensatz des Propheten gegen die herrschenden kirchlichen und staatlichen Mächte. Wieder hören wir ein sehr fesselndes Wort über den Kultus, das von starkem typi= schem Werte ist. Der Kultus wächst auf dem Boden des völkischen Wohlstandes und zwar im Verhältnis zu ihm. Die Geschichte des Mittelalters beweist es auch, daß die kirchliche Kunst Kennzeichen und Solge wirtschaftlicher Blüte ift. Jum Teil gilt das auch sogar für unsere Zeit, die so reich ist, wie es niemals eine Zeit in Deutschland gegeben hat. Dem Propheten ist dieses Überwuchern firch = licher Bauten verdächtig; einmal als Kennzeichen hoher wirtschaftlicher Blüte, an der ihm gar nicht so viel liegt als uns sozial gerichteten Christen der Ge= genwart, dann aber auch als Verführung zu dem üblichen Abirren von dem Geist alles Guten und Echten. Das falsche herz unter allem Kirchentum ist dem Propheten ein Greuel und ein Zeichen des nahenden Derderbens. Cehrzucht, die die Wahrhaftigkeit untergräbt, Agendenreformen, die den Eifer auf Befenntnisformeln ablenken, der allein der Gesinnungspflege gehört, Pracht= firchen und Dome, die für den Glang an einer Stelle sorgen, statt für die Erbauung an vielen, Würden= und Titelwesen, das Einzelne erfreut und erhebt, um viele abzustoßen und fernzuhalten - das ist alles Kirche, Kirche, wie sie eine religionsgeschichtlich notwendige typische Erscheinung der religiösen Gemeinschaft darstellt. Aber eine solche Kirche, die es im üblen Sinn des Wortes ist, hat das Verderben in sich; das Verderben für andere und das ihrer selbst. Mit ihr sinkt die Autorität Gottes, wenn sie an diese Kirche gefesselt war, mit ihr sinkt die des Königs, wenn er nicht eine personlich sittliche Autorität besaß. Das Kalb von Bethel — ein Bild für jede Kirche, die einseitig nach den Bedürfnissen des abergläubischen Volkes und den Wünschen des Staates fragt, aber vergift, daß sie Gesinnungsgemeinschaft und Erziehungsanstalt sein soll. Die Trauer des Dolkes und die Wehklage der Pfaffen andern nichts an dem Geschick, das eine solche Kirche mit der Gewalt von Reformationen oder Repolutionen trifft.

#### 13, 2-3

Ohne den Text zu vergewaltigen kann man hier noch eine Zeitsünde, eine Mode herausarbeiten, die von Gott absührt: tadelt hosea die Anbetung von Göhen-Gußbildern, so liegt die Anwendung dieses Wortes auf die ästhetische Religion unserer Tage gar nicht so weit ab. Dabei kann man daran denken, wie für viele die Religion erst dann anziehend wird, wenn sie sich ästhetisiert, oder aber auch, wie vielen die Kunst an die Stelle der Religion tritt. Zumal die letztere Unart beruht oft auf Schwindel oder führt zu Schwindel. Die Bilder von der Spreu oder von dem Rauch aus der Dachluke bezeichnen sehr treffend das windige Wesen dieser ganzen Abgötterei. Es ist nicht Krast und Sast hinter diesem Ästhetentum; es täuscht bloß ein wenig Befriedigung und Genuß vor, hilft auch zu etwas Narkose in schweren Zeiten, vermag endsich auch etwas ablenkend auf die Macht der Sinne und der Selbstsucht zu wirken —, aber es ist nicht das ehrliche und krastvolle Ringen mit den Widersständen des äußeren und inneren Lebens, wie es dem ernsten und tüchtigen Geist unseres Glaubens entspricht.

### Soziales Verderben.

#### Dornehme Volksverderber 5, 10-14.

Wir werden nicht den Saden der Analogie verlaffen, wenn wir unter den Sürften, die zu Grenzverrüdern und Bedrüdern werden, den agrarifchen ober industriellen Kapitalismus mit seinen Übergriffen verstehen. Prachtvoll, knapp und bildhaft zeichnet hosea die verderblichen Solgen: Gott wird wie eine Motte für Ephraim, wie ein Wurmfraß für Juda sein. Schleichend frift an einem Volkskörper, der solche Sunden aufweist, das Verderben. Ohne Zweifel darf die Predigt, ohne sozialistisch zu werden, bis zu dieser Kritik vorgehen. Auch ginge das noch nicht über das zulässige Maß hinaus, wenn der Prediger eine Hilfe als gottlos und unwahrhaftig tadelte, die dem V. 13 ge= schilderten politischen Schritt entspricht: wenn sich ein Cand, seiner inneren Säulnis bewußt, an Nachbarmächte anlehnt, die ihm nur Derderben bringen wollen. Nicht nur der Stol3, sondern auch die politische Klugheit, die mit einem durch Stolz und Wahrhaftigkeit gebotenen Derhalten übereinstimmt, muß gegen eine solche Schwäche Verwahrung einlegen. Denn dann kann es gar leicht kommen, wie es hier der Prophet schildert: Gott wird statt zu einer Motte zu einem Löwen; die schleichende Gefahr wird akut (Wellhausen). Daß gerade unsere evangelisch-kirchlichen Kreise eine Politik des Nachlaufens und der Schwäche gegenüber den Nachbarstaaten verwerfen, hängt nicht nur mit ihrer im Grunde nationalistischen Richtung zusammen, sondern entspringt dem tiefen Gefühl, daß sich Würdelosigkeit und ängstliche Unwahrheit für einen Staat so wenig ziemen wie für eine Personlichkeit. Die ethische Grundrichtung der Politik, auch der auswärtigen, muß für uns von den Propheten her feststehen; ein innerlich verderbtes Volk kann den Verlust seiner Daseinsberechtigung durch feine äußeren politischen Magregeln lange verschleiern oder überdauern. —

Sür Candesbußtage oder für schwere politische Zeiten ergibt sich aus unserer Stelle ein durch seine Plastik wieder sehr eindrucksvoller Text.

## Liebe und Barmherzigkeit 6, 5 ff.

Aus dem Trümmerstück der folgenden Verse leuchtet nur das Juwel D.6 hervor. Es ist der alte prophetische Kerngedanke: Vor Gott gilt nicht das im Dienst der Selbstsucht stehende kultische Wesen, sondern die Liebe. Wir können zu jenem alles rechnen, was an der Religion und am Gottesdienst nicht unmittel: bar Stärkung oder Betätigung des Guten ist; also auch das Glauben, das Beten u. s. w. Die menschliche Ursünde, Mittel zu Zwecken und Begleiterscheinungen zur hauptsache zu machen, die besondere religiöse Sünde, die Umkehr des herzens. die Aneignung böherer Ideale durch kirchlichen und kultischen Betrieb zu ersetzen. ist aus der Unwahrheit. Und Unwahrheit, die die Unwahrhaftigkeit als einen ihrer Teile mit umfaßt, ist eine Grundsunde. Statt all jenes leeren Treibens soll Liebe eintreten; aber nun nicht der Cobpreis der Liebe, sondern sie felbst. Wenn man statt dieses hohen und durch jenen Cobpreis verdächtig gewordenen Ausdrucks den einfacheren "Sinn für den Andern" gebraucht, dann wird vieles flarer und besser. Es ist eine vielleicht etwas trocene, aber eine doch sehr ge= diegene Religion, wenn man sich um seines Gottes willen verpflichtet oder durch den Gedanken an Gott unmittelbar getrieben fühlt, etwas an Zeit und auch ein paar gute Worte und Briefe für einen anderen Menschen übrig zu baben. Dielleicht leuchten bei einem letten Rückblid auf das Leben mit all seinem törichten Durcheinander und seinen vielen durch eigene Dummheit und Bosheit verursachten Enttäuschungen, bloß als wirklich wertvoll die Menschen heraus, die man gern gehabt hat und die einen selbst gern gehabt haben. Diese paar Sonnenblide sind aber auch den ganzen trüben und stürmischen Regenhimmel, aus dem das Leben sonst zumeist besteht, völlig wert. Was sonst in unserm Kapitel flar ist, wirft auf die Zustände in Israel ein sehr übles Licht. Mag diese Schilderung stimmen ober mag sie bloß den dunklen hintergrund für die Sturmrede eines lebhaften Geistes bilden, auf jeden Sall bedeuten solde Zustände, wo die Priester Räuber sind wie die anderen Ceute, den Vorabend eines Vernichtungskrieges oder der Revolution.

### Profitgier 12, 1-10.

Hosea tadelt hier neben den anderen Sünden des Volks, der Jagd nach dem eiteln Wind und Sturm, dem treulosen und verderblichen Schwanken zwisschen den großen Weltmächten, denen man würdelos mit Geschenken nachläuft, und der Unzucht im Gottesdienst, die der Untreue gegen Gott entspringt, vor allem seine Untreue in Handel und Wandel. Haben sie diese zwar den betrügerischen Kanaanitern abgelernt, so beruht sie doch auf einer alten Stammeseigenschaft des Volkes, die der Prophet an dem Stammvater Jakob crläutert. Nicht nur seinen Bruder hat er bereits im Mutterleib überlistet, sondern — das ist eine neue Auffassung der schwierigen Geschichte, die sich vielleich als Folgerung aus der eben erwähnten verstehen läßt — auch den

Engel Gottes selbst hat er durch List überwunden, sodaß dieser ihn weinend um Gnade bat. Der alte humoristisch-schadenfrohe Jug, der dem ersten Betrug Jakobs ohne Zweifel in den Augen der auf ihren ichlauen Urvater stolzen Juden anhaftete, ist hier einem sehr ernsten Urteil gewichen: der Prophet versteht keinen Spaß und legt überall die ernstesten Magstäbe an. Die von ihm bier berichtete Spielart der Überwindung des Engels Gottes durch Jakob läßt lich zu einer prachtvollen Predigt gestalten: abgesehen von der Aufmerksamkeit, die eine folche gang unbekannte Lesart einer dunklen Geschichte mit fich bringt, liegt hier in der Ausdeutung durch den Propheten ein tiefer und ergreifender Sinn: ein zu Edlem berufenes Dolt verfällt dem Geift des handels, dem Beruf des Geldmachens. Dabei schiebt es alle sittlichen Grundsage gur Seite, denn Geschäft ist Geschäft. Man betrügt sogar den eigenen Bruder, um ihn zu überholen: por allem aber überliftet man den edlen Engel, den Genius des Volkes, der es auf beffere Bahnen führen sollte, sodaß der schlieflich weinend um Gnade bittet. — Die Trauer des Genius unseres deutsches Volkes über den Verlust seiner Ideale zugunsten des Krämergeistes — das gibt einen Gedanken für eine Zeitpredigt, der nicht nur gespannte Aufmerksamkeit durch seinen Inhalt und seine Gestalt hervorriefe, sondern auch dem Grundzug unseres Textes erschöpfend gerecht wurde. — Diesem Geist des Krämertums und des Betrugs gegenüber gilt das Wort D. 7: Du fehrst in deine heimat gurud, wenn du Liebe und Recht bewahrst und auf beinen Gott hoffft. Dem Stol3 gegenüber, der mit dem erworbenen Vermögen prunkt, gilt das Wort V.9. daß man mit Geld zwar seine Schulden bei den Menschen, aber nicht bei Gott bezahlen kann. Dieses Wort ist außer zu einer Zeitpredigt wider den Mammonsgeist auch etwa in einer absichtlich und ruchsichtslos scharfen Grabrede an dem Grab eines Wucherers und Geigbalses am Plak. Die Auseinandersetung mit dem Gott des Gerichtes und Gewissens ift rein geistiger Art; Legate und Ablässe erseten niemals die reuige und gläubige hinwendung des herzens zu unserm Gott.

D. 11—15 tritt eine zweite Sünde hinzu, die das herz der Menschen von Gott abwendig machen kann: sie lieben die Weiber mehr denn die Propheten und ihren Gott, wie auch Jakob zum Knecht ward, um eine Frau zu gewinnen — eine Deutung der alten Jakobsgeschichte, die ebenfalls Aufmerksamkeit erregt, wenn etwa das hangen am Weib in Gegensatz gestellt wird zu der Befreiung aus "Ägnpten" und der Führung nach "Kanaan", die Gott durch seine Propheten veranstalten will.

## Innere und äußere politische Zustände.

Revolution und Schaufelpolitik 7, 1-16.

Wir knüpfen unsere praktischen Erwägungen vor allem wieder an die Bildwörter an, die aus diesen unzusammenhängenden Abschnitten hervorschauen. Zeigen die ersten beiden Verse den Zustand einer wilden Anarchie und Gesehlosigkeit, so die folgenden den einer Revolution, wo immer andere bereitstehen, die gerade herrschenden Gewalthaber von ihrem Platz zu vers

drängen. Das Bild des Ofens bezeichnet treffend die Art der Verschwörung: lange glüht sie verborgen, auf einmal bricht sie bervor: es malt auch die lange schwelende Glut der Empörung, die schlieklich alles verzehrt. Wenn wir in absehbaren Zeiten für diese Berse keine Berwendung haben, so eignet sich v. 8 zu jeder Zeit zum Text. Zwar wird sich mancher bedenken, das Bild vom Pfannkuchen als Text zu mählen, der darum verbrennt, weil er nicht umgewandt wird. Aber wir brauchen nicht empfindlicher zu sein als hosea selbst. Ohne Zweifel werden die Anschauungen diesem Text gegenüber da= durch bedingt, welchen Grad von Seierlichkeit jemand der Predigt als unentbehrlich zuerkennt. Unsere deutsche Predigt ist gegenwärtig ein sehr feierliches Kleid gewöhnt. Gerade die ernsten Ceute in der Gemeinde sind es, die, in dieser Gewohnheit großgezogen. Wörter gewöhnlicher Art nicht ertragen. Die Predigt soll in einer gemissen höhe über dem Profanen stehen, also mindestens eine poetische und edle Sprache aufweisen. Diesem unsern Durchschnittsgeschmack durfen wir nicht widerstreben. Wir durfen uns nicht durch englische und amerikanische Gewohnheiten bestimmen lassen, einen saloppen Ton anzuschlagen. Aber auf der anderen Seite verlangt oder erlaubt es auch manche Gemeinde, daß jener feierliche Con verlassen wird, der die Dinge der Religion gang besonderen Zeiten und Orten zuweist und sie dadurch leicht dem übrigen Leben entfremdet. brauchen auch nicht biblischer zu sein als die Bibel. Echardt und Tauler, von Caefarius von Arles und Berthold von Regensburg gar nicht zu reden, haben sich gar nichts daraus gemacht, in ihren Bildern und Gleichnissen recht tief ins gewöhnliche Leben hineinzugehen. So könnte man auch die Notwendigkeit der Bekehrung mit dem Pfannkuchen klar machen: wird er nicht umgewandt, so verbrennt er; so geht der Mensch zugrunde, wenn er sich nicht umkehrt. Dabei kann er noch lange auf der oberen Seite gang normal aussehen, aber auf der unteren ist er schon gang schwarz. Schlieklich brennt die hipe auch bis zur Oberfläche durch und die schreckliche Wahrheit kommt zu Tage. Ohne Zweifel wurde eine folche Predigt wieder eine von denen fein, bei denen kein Mensch schliefe und die niemand vergäße. Ein Gustav Adolffestbericht hatte einmal diesen Tert - es war ein Prediger, der immer bei solchen Gelegen= heiten bilbhafte Wörter in den Eden der Schrift suchte -: diese Predigt ist bis heute nicht vergessen worden, während die übliche logische Gedankenpredigt oft gar nicht vergessen werden kann, weil sie nicht aufgenommen und nicht behalten wurde. In D. 11 geißelt hosea wieder eine unbeständige äußere Dolitik mit dem oben schon angedeuteten Bild von der Taube, die zwischen Assur und Äanpten hin= und berfliegt. Wir hatten ähnliche Zeiten in unserer äußeren Politif. Näher als dieses Wort liegt unserem praktischen Gebrauch das Wort es ist der alte Gegensatz zwischen den Graden der Gott suchen= den Frömmigkeit: Gott will um seiner selbst willen gesucht sein, aber das Dolf sucht ihn als Spender von Korn und Most. Die Aufgabe besteht jest darin, nicht über diesen irdischen Sinn zu schelten, sondern Gott aus dem Mittel gum 3med, und Korn und Most aus dem 3wed gum Mittel gu machen. Die Solung dieser Aufgabe wird natürlich sehr erschwert, wenn eine frühere Derfündigung mit Korn und Most zu Gott gelockt hat. Dann ift es sehr schwer,

Hojea.

den geistigen Wert der Zugehörigkeit zu Gott nahezubringen. Korn und Most wollen außerdem rein empfangen werden aus der hand Gottes; keine selbstz quälerische Manipulation wie das Zerkraßen des eigenen Fleisches oder Bittz prozessionen vermag hier etwas. Die Unberechenbarkeit des Wetters sindet ihren religiösen Ausdruck gerade in der personalistischzpasssiven Form: wir haben unsere Nahrung von Dir erhalten. Das Bild vom erschlafften Bogen V. 16 bezeichnet wieder treffend und unvergeßlich ein Volk auf dem Abstieg. Früher überspannt oder zu wenig gebraucht, hat er nun seine Kraft verloren.

#### Sünde und Derderben 8, 1-13, 9, 7-14; 10, 12-15; 13, 4-11.

D. 1—3 erscheint wieder das A und O der auswärtigen Politik der Propheten: das Verderben, hier unter dem Bild des Geiers gezeichnet, kommt über Israel, weil sie den Bund mit Gott übertreten und sein Geset gebrochen haben. Die Folgen dieser Verletzung der sittlichen Grundgesetz des Volkslebens, die selber wieder auf religiösen Grundlagen ruhen, ist durch keinerlei Gebet abzuwenden. Gott redet oft am lautesten, wenn er schweigt. Gottes härte, die sich zumal in der Verkettung von Schuld und Verderben zeigt, die selber wieder klarer im Gesamtleben als in dem des Einzelnen hervortritt, besteht als Tatsache neben dem Evangelium fort; dieses kann gewiß die Aushebung der Schuld an der Sünde, aber niemals die ihrer Folgen zum Inhalt haben.

D. 4—13. hier spricht ein Freund der Ordnung und des Staatswohles gegen die staatserhaltenden Mächte. Scharf wendet sich hosea gegen die öffentlichen Gewalten in Staat und Kirche. Es ist nicht jeder König von Gottes Gnaden, es ist nicht jede Obrigkeit von Gott geordnet. Nicht die äußere Eigenschaft, gemäß deren man etwas zu sagen hat, macht jemand schon zu einem Stellvertreter Gottes und begründet "gottgewollte Abhängigkeiten", sondern gang allein der Geist tut das, in dem eine Obrigkeit ihr Amt ausführt. Selbst= süchtiger Absolutismus, Kasten= und Parteiwirtschaft, Dynastiepolitik, Kabinetts= justiz und Kabinettskriege, — all das darf sich nie und nimmermehr auf die Autorität Gottes stügen und mit ihr Widerstände zu Boden werfen. Ift das doch der beste Gewinn unseres Prophetismus, daß Gott nicht brutale physische Macht und formale Autorität, sondern daß er heilige Güte ist, die sich der Macht bedient. Solches hören aber die Machthaber sehr ungern, auch die in der Kirche. Dabei behaupten sie natürlich zumeist, daß auch sie auf dem sittlichen Standpunkt stehen, mahrend es häufig nur ein überwundener sittlicher Standpunkt ist. hosea ist hier ohne Zweifel mit seiner scharfen Kritik im Rechte. Ebenso ist jeder im Recht, der selbstlos aus der Wahrheit des Staates und der Kirche heraus gegenwärtige schlechte Praktiken und üble Sormen des Staatslebens verurteilt. Wie hosea damals die wilde Königsmacherei und die Gestaltung des kirchlichen Cebens fritisiert hat, so hat heutzutage jeder, der mit seinem Gewissen an Gott gebunden ift, Anlag und Recht genug, manches in der Staats= und Kirchenpolitik als gottlos zu verdammen. Wie viele Naturen konservativer Art nicht anders können, als eine gerade gültige Staats= und Kirchenform als den Staat und die Kirche hinzustellen und ihre Politik als mit dem Willen Gottes in Übereinstimmung zu finden, so find vorwärts schreitende Geister von ihrem Gewissen genötigt, auf den Unterschied zwischen einer vergangenen und einer neuen idealen Staats= und Kirchenform zu achten und die Politik der herr= schenden Kreise unter höheren Gesichtspunkten zu prüsen. Bei dieser letzten Prüsung stellt sich dann heraus, daß wir Menschen alle unser Ideal und Gewissen gar leicht von unserem Verhalten abhängig machen, statt umgekehrt unser Ver=.halten von unseren Idealen.

Die Echtheit der Kritik hoseas ist durch das prachtvolle Wort D. 7a verbürgt; die zwei anderen Teile des Derses sind als Abschwächungen durch Katadrese sinnlos. Ebenso ist jede Kritik berechtigt, auch die schärffte, die von der Einsicht geleitet ist, daß das Verhalten der herrschenden Kreise den Umsturg des gangen Staats= oder Kirchenkörpers im Gefolge haben muß. Tatfächlich find darum ebenso oft die radikalen Ceute die Konservativen, wie die konservativen Elemente die revolutionären sind. hängen diese an der überkommenen form von Staat und Kirche, weil sie sie gewöhnt sind und weil sie den Nuken davon haben, so ist jenen oft genug nur daran gelegen. Mikstände zu beseitigen, die das Gange dauernd gefährden muffen. Freilich werden beide Gegner immer darüber verschiedener Meinung sein, was zum Bestand des Staates und der Kirche an sich gehört und was diesem schädlich ist. So seben die Einen die Herrschaft bes Apostolikums als die Bürgschaft, die Anderen als die hauptgefahr für den Bestand der Kirche an; ebenso ist die Auffassung des streng monarchischen Grundsates verschieden. hier entscheidet das Gewissen jedes Einzelnen, und in letter Instang die geschichtliche Entwickelung. Ift über die grundsählichen Fragen der Staats- und Kirchenform vom ethischen Standpunkt aus nichts auszumachen, so ist die Verderblichkeit von mancherlei praktischen Verhaltungsweisen ohne Zweifel klar. Dabei leitet klar und sicher das Wort vom Wind und Sturm. Der Sturm der Revolutionen, die gottgewollte Autoritäten zerschmetterten, ift aus Windessaat hervorgegangen. Die Sozialdemokratie stammt auch aus Windessaat: aus wie viel Soldatenmißhandlungen, verweigerten oder hochmütigen Grußen, aus wie viel Unrecht der Arbeitsberren, der Richter und der Derwaltungsbeamten ist sie mit hervorgewachsen! Ihre Kirchenfeindschaft, - wie viel Schuld trägt an ihr ein hochmütiges Pfaffentum, die Beibehaltung unsozialer Einrichtungen, Parteinahme für die Herrschenden und Vermögenden! Auch wenn heute die Windessaat aufborte, die Sturmernte verschwindet damit nicht! Was in sechs Jahrzehnten gewachsen ist, braucht mindestens soviele, um gurudzugeben. Wo wir eine "Frage" haben, in der Kirche: die Fremdheit der Gebildeten und die Seindschaft der Arbeiter, im Staat: die Sozialdemokratie, die Polen=, Danen= und Welfenfrage, da liegt irgend ein Unrecht vor, das dadurch nicht kleiner wird, daß es Recht geschienen hat. Wo nur irgend ein Sturm herkommt, der das Reichs- oder Kirchenhaus bedroht, da ist Windessaat gewesen. Wahrhaft fonservativ sind darum die Ceute, die, anstatt die Kritik der Gegner an der herrschenden form und Praxis des Staats= und Kirchenwesens im Sinn der Autorität abzuwehren, diese Kritik durch sittlich-religiose Dertiefung mit den Wurzeln aus dem Boden herausholen. Ein staats- und firchentreuer Mann ift jeder, der irgend ein Windsamenkorn ins geuer wirft, aus dem Sturm fommen tann. Muß fich dabei auch die herrichende Gefellschaft in beiden mancherlei gefallen lassen, der Bestand des Gangen ist wichtiger als der eines

Hosea.

seiner Teile; dasselbe gilt natürlich auch umgekehrt von dem kritischen Teile in seinem Verhältnis zu diesem Ganzen.

In den Dersen 9, 7b-14 berichtet der Prophet, welchen Dank ihm sein Auftreten beim Volk eingetragen und was er darauf entgegnet hat. Auch beute noch pflegt die katholische Kirche ihre schärfsten Kritiker in ihren Reihen, wenn sie sie nicht zu Sündern machen kann, als geistesgestört hinzustellen. Auch manchen Dertretern des herrschenden Staats= und Kirchensnstems muß es bei= nabe wie eine Verrücktheit erscheinen, daß jemand an ihren gottgeordneten Grundlagen Kritik üben und dabei behaupten kann, das geschehe aus Liebe und nicht aus hak. Dabei ist es die Schuld der herrschenden, die den echten Krititer schwermutig macht. Die prachtvollen Bilder von der Salle des Bogelstellers und der Grube im hause Gottes, die beide bestimmt sind, den un= bequemen Mahner loszuwerden, gelten für die ganze Geschichte und auch für die Gegenwart offensichtlich genug. Alle Gewalthaber ziehen es vor, den Sall oder das Ärgernis durch Beseitigung des Kritifers statt durch Abstellung der sittlichen Grundschäden, aus benen er seine Rechtfertigung fand, aus der Welt zu schaffen. Immer sucht man Surrogate für das so umständliche und unbequeme sittliche Derhalten und gründliche Bessern: Gott gegenüber ersett man es durch den so bequemen Kultus, den Kritikern gegenüber durch die so bequeme Gewalt. All diesen Abkurgungen gegenüber auf den langen, aber erfolgreichen Umweg über das Sittliche und das Religiöse hinzuweisen, ist und bleibt die Aufgabe des wahrhaften prophetischen Geistes. Dogelsteller und Grubengraber werden freilich immer zu den Stüken der herrschenden Ordnungen gehören; ebendarum muffen immer die das Opfer ihres Gludes oder gar ihres Cebens bringen, die mit der heftigsten Liebe für das Ideal ihres Vaterlandes und ihrer Kirche und zugleich mit einem scharfen Blid für die Schäden in ihrer gegenwärtigen Gestalt geschlagen sind.

D. 10—14. Israels und und nicht nur Israels Volksgeschichte in einem wundervollen Auszug: Gott findet sein Volk in der Wüste oder in kalten harten Gegenden, in denen im Kampf mit der Natur die Tüchtigkeit reift; er erwählt es zu großen Dingen auf der Welt, aber es strebt in seinem Sündenfall nach der verbotenen grucht und Uppigkeit, indem es die hande nach dem Besit der Kulturgüter ausstreckt; dann verkauft es sich an diese Kultur und schlieklich ist das Ende da; Uppigkeit erzeugt Kinderlosigkeit, und was von männlicher Jugend noch da ist, verzehrt der Krieg. — Ist das nicht die Geschichte fast aller Völker, die die Weltgeschichte getragen haben? So die der Römer, die im Übergang in den Orient ihr Baal-Pheor erlebten, so die der Germanen, denen Italien zu ihrem Kanaan wurde; kann dies nicht auch das Geschick Deutschlands werden, das aus der Wüste der Kleinheit und Armut in das Kanaan des Reich= tums eingewandert ift? hier haben wir einen fehr wirksamen Text für die Kinderlosigkeit, dieses uralte Zeichen der Überkultur, diesen Anfang vom Ende einer Nation. Es ist der hinweis auf diese Stelle in den vielen jest allgemein einsegenden Erörterungen auch kirchlicher Körverschaften über diese wichtige Volksfrage noch nicht aufgefallen. Klassisch und inpisch ist hier der uralte Dorgang gezeichnet, wie ein Dolt in die hohe kommt und bann nacht inneren Gesetzen von dieser höhe wieder hinunter gleitet.

10, V. 12-15. Mit dem Bild der beiden Arten von Saat und Ernte, der der Gerechtigkeit und der der Bosheit, weist der Prophet auf das langsame organische Wachsen von Beil und Verderben bin. Beides beruht nicht auf einem Zauber oder auf einer willfürlichen Verfügung, sondern beides wächst als Ernte aus Saat heraus. Gesinnung wird zu Zuständen, - das ist der fraftigste Einwurf gegen allen geschichts=materialistischen Notwendigkeitsglauben. Beidemal aber geht es sehr langsam zu, langsam, aber mit innerer Logik: Bosheit wird gesät, Unheil geerntet, die grucht der Unwahrheit gegessen. Dielleicht werden Geschichtsschreiber unserer Zeit dies Wort auf unser Geschlecht und die Ereignisse, denen wir entgegengeben, anwenden muffen. Zehrt eine Zeit auch noch lange von der Saat der Gerechtigkeit aus der Vergangenheit, so wirkt auch die Frucht der Unheilsaat noch lange nach: es dauert schrecklich lange, bis sich in einem Volksleben die Früchte einer allgemeinen Besserung wieder geltend machen. Wir haben hier wieder einen der im A. T. so häufigen Texte für den Candesbußtag; sie sind darum so häufig, weil sich die damalige und die heutige Cage darin entsprechen, daß beidemal die Religion Volkssache ist und das Geschick eines Voltes ichlieflich von dem Geift abhängt, den feine religiöfen Gemeinschaften in ihm gepflegt haben.

Kap. 13, D. 4—11 zeichnet hosea wieder Ausstieg und Abstieg seines und jedes Volkes: aus der Unschuld und Gottesgemeinschaft seiner Naturzeit führt es ein Sündenfall in die Weide der sog. Kultur, hier wird es satt und übershebt sich, und dann kommt Gottes Jorn über es. D. 12—14 bricht ein Grimm gegen dieses sein Volk aus der Seele des Propheten hervor, den man dem weichen Boten der Gnade Gottes gar nicht zugetraut hätte. Die hölle läßt er auf das Volk los. Wir können diesen Abschnitt wohl nur zur Kennzeichnung des Propheten und zur Warnung vor einseitiger Weichheit verwenden. Freilich Jeiten wie der dreißigjährige Krieg hinter uns und der große Welkkrieg vor uns mögen schon solche Bilder ertragen und erfordern, wenn man sie in ihrem tiessten Wesen als Zusammenbruch einer blühenden Nation unter schweren göttlichen Jornesgerichten verstehen will. Wir müssen und im Jerbrechen von Felsen zu gewahren.

## Bekehrung und Hoffnung.

Gottes Treue Kap. 1 und 3.

In diesen berühmten Abschnitten kleidet Hosea seine tiessten Gedanken über des Volkes Umkehr und Gottes Barmherzigkeit in den Bericht über eine Ehe und zwar über seine Ehe. Er erzählt von dem Ansang, der Zerstörung und der Herstellung der beiden Gemeinschaften. Sein eigenes Erleben ist ihm der Text, um daran Gottes Verhalten zu seinem Volk anschaulich zu machen. Sein persönliches Erleben und seine allgemeinen Gedanken über Gott und Volk gehen hier so eigenartig zusammen, daß wir beide zuerst für sich ins Auge fassen müssen.

In der bekannten Frage, ob hosea hier ein Erlebnis oder eine Analogie vorträgt, entschen wir uns gegen den Verfasser der uns vorliegenden Er-

Bosea.

flärung des A. T., zugunsten der Auffassung, die in dem Stud einen Bericht über ein eigenes Erlebnis sieht. Catsächlich ist der unableitbare Name der Frau ein starter Grund für diese Auffassung. Tatsächlich offenbart fich Gott auf manderlei Weise, und zwar vor allem in der Art, wie uns der Geist unser Leben deuten lehrt. Bei dieser unserer Entscheidung spielt der Gedante nicht mit, daß die Erzählung des Propheten, dramatisch und lebensvoll wie sie ist, bei der biographischen Auffassung einen viel größeren praktischen Darftellungsund Derwendungswert erhält als bei der anderen, der "sinnbildlichen". Wer diese vorzieht, muß nur auf das verzichten, was für uns in dem Erzählten als einem perfonlichen Erlebnis des Propheten an Wertvollem stedt. Der Gedankeninhalt ist sonst derselbe wie auch bei der ersten Auffassung.

Wir teilen die Annahme von Wellhausen, daß sich dem Propheten erft nachträglich seine Cheschließung mit dem ungetreuen Weib als eine auf Gottes Befehl beruhende handlung dargestellt bat. Wenn wir versuchen, in die Tiefe feiner Seele einzudringen, so wird uns alles genügend flar. Er fand sich auf einmal por jener Tatsache, die jedem Mann so furchtbar sein muß, daß sie alle anderen Gedanken aus der Seele verdrängt. Solche eindrucksvollen Erlebnisse lassen alle Einfälle, alle Überlegungen und Entschlüsse um sich als Mittelpunkt kreisen. Sie veranlassen jeden Einzelnen, Stellung zu nehmen, wie es seiner gangen Anlage entspricht. Die meisten unter seinen Zeitgenoffen hätten das Weib einfach hinausgeworfen. Hosea scheint ganz anders eingestellt: weniger mit einer Cat als mit der Betrachtung muß er auf dieses Erlebnis reagieren. Er reagiert also sentimental. Er deutet das Geschehene, statt es zu beseitigen. Er deutet es natürlich mit der Idee "Gott"; denn als frommer Israelit kann er nicht anders. Aber wie er es tut, das ist das Gewaltige. Sonst nehmen wir den Gottesgedanken und deuten unser Geschick mit ihm, indem wir es als Strafe, als Cohn oder als Anlaß zur Besserung auffassen. Wir schauen Gott von unserem Standpunkt aus an. hier aber ist dies das Große, daß sich einer auf Gottes Standpunkt stellt und sub specie Dei deutet; er sieht also die eigene Sache so an, daß er in ihr ein Sinnbild sieht, wie Gott selbst die Menschen anschaut. Dazu zieht er noch sein Volk herein. Er denkt mit Gottes Gedanken an sein Volk. Und zwar schaut er in dieses Verhältnis denselben Wechsel von Jorn und Erbarmen hinein, mit dem er sein Verhältnis zu seinem Weibe begleitet. Er erlebt in seinem eigenen Mikgeschick mit seinem Weib und in der Art, wie er sich dazu stellt, die Art, wie sich Gott zu seinem Dolke stellt. Er handelt, und in seinem handeln erlebt er sich und in diesem Erlebnis seiner selbst erlebt er, weil er die religiose Auffassungskategorie bat. das handeln Gottes. Das ist etwas gang Großes, so sein eigenes Bewuftsein ju dem Gottes zu erweitern. Das geht fast über Menschenmaß hinaus, sich selbst mit seinem bitteren Weh gum Modell für Gott gu machen. Wie stark muß diese Seele auf Gott und auf das Dolk gerichtet gewesen sein, wenn sie einen solchen Einfall haben oder eine solche Offenbarung empfangen konnte! Das schließen wir daraus, daß solche ursprünglichen und nicht abgeleiteten Einfälle nur von einer starten Leidenschaft hervorgerufen werden, weil unsere gange Gedankenverknüpfung samt den Einfällen der Phantasie von dem Rad des unmittelbaren oder des erworbenen Interesses getrieben wird. Wie viel Gute

muß neben aller Frömmigkeit in dieser Seele gewesen sein, weil wir ja doch alle Gott nur begreifen, wenn wir ihm gleichen! Wie viel Güte gehört immer noch dazu, um die vergebende Gnade Gottes und Jesu von innen heraus zu verstehen und zu erfassen! Wie in hosea unseres Wissens zum ersten Mal der Gott seine Stimme erhob, der Gnade walten läßt ohne Opfer und Versdienst, so ist der Keim großer Güte immer noch nötig, wo heute ein Mensch wirklich innerlich fassen soll, daß Gottes Wesen lauter Gnade ist. Natürlich wird diese Erkenntnis dann wieder auf die Seele zurückwirken.

Eine solche afthetisch-sentimentale Art, starte Eindrücke zu verwerten, ist eine Weise sie "abzureagieren", also loszuwerden, die nicht jedem zusagt. Aber wo sie herrscht, da gibt sie einen tiefen Frieden. Sicher ist hosea rubig geworden. als ibm die unausrottbare Liebe zu seinem Weib gum Spiegelbild, gum Erfenntnismittel für die Liebe Gottes geworden war. So war er durch diese seine Erhebung zu Gott über seinen personlichen Gram hinausgewachsen, er war sich selbst sachlich geworden. Er hatte als praktischer Optimist wie alle Frommen, im tiefsten Tal der heimsuchung die Blumen der Erkenntnis Gottes gefunden, er hatte Lebensnöte in Lebenshilfen und Lebenswerte für sich und andere umgewandelt. - So kann man immer noch überwinden, wenn man alles, was man erlebt, zumal alles Schmerzliche, sub specie Dei et fratrum ansehen lernt. Das eigene Leben ist so überreich an Geschehnissen, in denen Gott spricht, daß diese nur so bewältigt werden können, daß man sie in Worte Gottes umhört. Und umgekehrt die besten Gottesworte gibt das für unsere Predigt und die ganze Verkündigung, was uns selbst als Sprache Gottes an uns sinnbildlich oder wirklich am eigenen Leben aufgegangen ift; mögen wir auch solches nicht so unverändert auf den Markt zu tragen imstande sein wie hosea, ohne uns dem Dorwurf der Unkeuschheit auszusegen. Ein Pfarrersleben, so zu einer Sprache Gottes umgedeutet und erhoben, verliert den bitteren Geschmad, und gliedert den Boten Gottes ein in das heer derer, die mit ihrem Beitrag an stellvertretendem Leiden der Menschheit geholfen haben, das schwere Leben zu bewältigen. Alles wird dann einem solchen Gläubigen transparent, und die dunklen Zeiten, auch in der Ebe, strahlen dann am hellsten. Ohne ein solches Ineinander von Ceben und Verfündigung ist Pfarrersleben nicht möglich: denn man begreift am besten, was dem gleicht, was man selbst erlebt und was man selber tut.

Der Inhalt des Erlebnisses, das der Prophet berichtet, gilt in gleicher Weise für den, der es für wirklich, wie für den, der es für erdichtet hält. Es ist die Erkenntnis: Gott versucht es immer wieder mit rettender Güte. Das bei dürsen wir freilich nicht vergessen, wie viel härte immer noch in hoseas Derhalten liegt: er schilt sein Weib, er sperrt es ein, aber er versucht es auch mit erbarmender Güte. So rechnet auch Gott einmal auf die niederdrückenden Unlustgefühle, also auf die Angst und ähnliche, und nicht nur auf die erhebens den des Jutrauens und der Dankbarkeit. Aber im Ganzen ist ein Wechsel gleichssam in dem pädagogischen System Gottes eingetreten, der am klarsten in Jesus zu Tage tritt. Das versteht man wieder am besten von Lebensersahrungen aus: wer als Dater in der Kinderstube ohne Erfolg versucht hat, Frechheit und Trotz mit härte zu brechen, wer den größeren, wenn auch den späteren

Erfolg sah, als er mit fester Güte, die keine alte Shuld mehr vorrückte, die Seele der Kinder ganz an sich zog, der hat den Gott des Evangeliums versstanden; hosea an seinem Weib, wir an Kindern und Shülern. Im eigenen Verhalten und seinen Folgen tun sich uns Weltgesetze am hellsten auf, wie man überhaupt immer mehr aufnimmt, wenn man tätig, als wenn man blokempfangend ist. Das handeln bestärkt sich dann im Blick auf jene Weltgesetze, die sich aus handeln und Denken jene Verslechtung beider ergibt, die man als eigene Überzeugung der Persönlichkeit bezeichnet.

Ohne Zweifel ist dieser ganze Abschnitt etwa Untersekundanern vorzüglich flar zu machen. Dabei kann man jene Spannung und Anteilnahme beobachten, die sich immer als auffallende Stille geltend macht, wenn man auf Cheprobleme zu sprechen kommt; ist doch das Gange schon allein als tiefbewegte handlung voll sinnbildlichen Gehaltes erregend und unvergefilich. In dieser Weise die Geschichte eines Chebruchs in das höchste Verständnis des Glaubens hinaufgehoben zu sehen, das erwedt eine Weihe, die allerlei schmutige Empfindungen ausfegen kann. Eben darum braucht man sich auch nichts daraus zu machen, in einer besonderen Predigt oder innerhalb einer anderen diese Geschichte, die niemand kennt, zu erzählen und daran zu zeigen, wie man schwere Erlebnisse bewältigen kann, wie treu Gott ift und wie auch in der Ehe der Geift sanft= mütig-ernsten Zurechthelfens statt überschnellen Bruches oder verschleppender Menschenfurcht immer von Gott stammt und des Erfolges nicht ermangelt. Damit geschieht der Sünderliebe Jesu und der Einzigartigkeit des Evangeliums sicher kein Eintrag. Denn es haben sich doch nun einmal alle Gedanken über Gnade und Vergebung nicht an hosea, sondern an Jesus geknüpft. Denn es handelt sich bei der Verkundigung der Gnade nicht um den Ursprung dieses Gedankens, sondern um seine Kraft; und die ist sicher nicht bei hosea, sondern bei Jesus. Hosea ist nur darum so ergreifend, weil bei ihm die Gewißheit der Gnade aus Erleben persönlich tätiger Art, nicht wie bei Cuther aus Erleben leidender Art hervorgeht, während wir bei Jesus nur vermuten können. daß auch er sein Erbarmen mit den Sündern als Spiegelung des göttlichen Erbarmens angesehen hat.

Die ganz unerschrockene und trotige, ja geradezu aufdringliche Wahrshaftigkeit des Propheten geht vor allem aus den Namen hervor, die er seinen Kindern gibt. Man denke nur einmal, E. M. Arnot habe in Deutschlands Erniedrigungszeit seine Kinder Jena, Finis Germaniae und Gottverlassen genannt.

### Umfehr 6, 1-4.

Diese Verse enthalten mit dem letzten des vorigen Kap. ein sehr werts volles Zwiegespräch zwischen Gott und dem Volk, das inhaltlich und auch sormell wichtige Anregungen gibt. Hosea tadelt die Untreue des Volkes im Namen Gottes; er scheint vor allem an dem Volk die Treue vermist und an der echten Religion gerade die Treue hochgeschätzt zu haben. Die Untreue schlägt auch hier ihren eigenen Herrn, indem sich das Volk auf einmal von Gott verslassen fühlt. In diesem Zustand macht es sich wieder zu ihm auf, aber Gott

traut ihm nicht. Jedes Stud dieser Wechselrede enthält Beziehungen auf jede Gegenwart. Das Gefühl, von Gott verlassen zu sein, tann man oft genug voraussetzen; fennt man es doch auch an sich selbst. Entweder gestalten sich die harten äußeren Cebensgeschide fo, daß auch ein Glaube, der nicht gewöhnt ift, Gott nur im Glud zu schauen, einfach Gottes hand nicht mehr gewahrt, sondern sich einem blinden Ungefähr oder gar einem tudischen bofen Willen gegen= übersieht. Es ift dann schredlich für einen Menschen, der gewohnt mar, alles unter dem Gesichtswinkel des Glaubens zu sehen, Gott nicht mehr zu finden. Oder aber, wenn es nicht an der Gestaltung des äußeren Lebens liegt, so bört plöglich oder langsam die Möglichkeit im Innern des Menschen selbst auf, Gott zu schauen. Dieser Verluft kann sich ohne all die Krämpfe vollziehen, die unsere Rhetorik dabei voraussett. Es ist dies das gang einfache Aufhören einer Sähigkeit, das sogar mit dem angenehmen Gefühl, eine Cast los zu sein, verbunden sein kann. Man sieht auf einmal nichts mehr von Gott, das Beten fest aus und sogleich lodern sich auch allerlei hemmungen, die unser natürliches und zumal das sinnliche Leben in Schranken hielten. Am meisten macht sich diese Gottverlassenheit im Unglud geltend, wenn fein Sinn mehr die trüben Tage durchleuchtet. Dann macht sich vielleicht auch manchmal das Gefühl bemerkbar, wie ruhig und sicher doch das gange Innenleben war, solange man sich noch an einen persönlichen Willen gehalten hatte. Man wird sicher fehr aufmerksame Juhörer haben, wenn man mit wirklich seelsorgerlichem Worte in dieses einem jeden Frommen bekannte Auf und Ab des Glaubens hineinleuchtet. Am nächsten steht freilich dem Sinn unserer Stelle der Zustand der Gottverlassenheit, wo sie sich als einfaches äußeres Unglud und Verderben zeigt.

Die Worte der Umkehr, die Hosea den Gottverlassenen in den Mund legt, darf man nicht zu sentimental fassen; sie sind sehr stark mit unsreiwilliger Ironie durchsetzt, wie ja auch die abweisende Antwort Gottes zeigt, daß sie nur halb in des Propheten Sinn gesprochen sind. Iwar ist das ernst gemeint, daß sich in dem äußerlich oder innerlich von Gott verlassenen Herzen der Wunsch regt, den Faden mit ihm wieder aufzunehmen; Not lehrt beten und lehrt auch immer wieder mit Gedanken und Willen den Weg zu Gott sinden. Aber hier, wie häusig sonst, wird vorausgesetzt, daß dann sofort auch die Heilung der äußeren Schäden kommt: Heute verwundet, morgen geheilt, übermorgen ausgestanden. Aber so schnell geht das im Allgemeinen nicht. Wir werden genau in die Erwartungen der Leute hineintreffen, wenn wir diese oberstächlichen Gedanken des israelitischen Volkes klarlegen, dem es weniger um Gott als um seine eigene Heilung gegangen ist. Gott kann nicht so schnell die äußeren Justände bessen, er kann nur ihre Auffassung regeln und ihre Verwertung im Sinn der seelischen Vertiesung anbahnen.

Daran ändert auch das nichts, daß sie sich die ernste Sprache des Propheten aneignen, der auf die Erkenntnis Gottes solchen Wert legt. Die Probe für die Echtheit dieses Gottsuchens ist dies, daß man bereit ist, sein Kreuz mit in das wiederhergestellte Verhältnis zu Gott hineinzunehmen und sich bloß an Gott selbst gelegen sein zu lassen.

Wo dies nicht der Fall ist, da wird die Antwort Gottes ins Schwarze treffen. Gott traut ihnen nicht. Sie sind unbeständig, ob sie nun wieder werden,

wie sie waren, wenn ihr Schmerz gehoben ist, oder ob sie aushören sich um Gott zu kümmern, wenn er sie nicht erhört. Mit Bildern, die eigentlich für die unschöne Sache der Unbeständigkeit und des Wankelmutes viel zu schön sind, mit dem Bild vom Tau und der Morgenwolke, kennzeichnet der Prophet ihre Flüchtigkeit; Jesus zeichnet diese Oberflächlichkeit mit dem Bild von dem Samen, den die Dögel auffressen. Ist man einmal an sich selber gewahr geworden, wie schnell man aus frommer Gewohnheit herausfällt und wie im merkwürdigen Rücschlag seelischen Sebens Tiesen und höhen mit einander abwechseln in unserm Verkehr mit Gott, dann vermag man nicht bloß zu schelten, sondern dann such man zu helsen. Stille, Sammlung, Gewöhnung auch ohne ganze Beteiligung des Innern, oder auch Geduld mit sich selbst, harren über die Pause des inneren Sebens hinaus, bis sich Gott wieder bemerkbar macht — das sind Wege, wie sie verschiedenen seelischen Eigenarten und Anschauungen über Gott zu entsprechen scheinen.

Über die Form dieses Abschnittes bleibt wieder nur dasselbe zu sagen, was uns so oft an Hosea auffällt: er kann gestalten und anschaulich machen. Die dramatische Form dieses Abschnittes läßt eine Nachbildung in einer Predigt zu, die sich damit begnügt, die Reden Gottes und die der Menschen zu umschreiben und zu deuten. "Ein Gespräch zwischen Gott und der Seele" — das gäbe dazu eine gute Überschrift. Die beiden Bilder für die Unzuverlässigsteit wiegen ein seitenlanges Manuskript voll abstrakter Klagen und Anklagen auf. Macht das Beste auch immer der Ernst und die Wahrheit der Sache, so haben sich doch die Propheten immer der ihnen geschenkten plastischen Weise der Rede bedient, um ihre Sache möglichst eindringlich und behaltbar zu machen.

#### **Gottes** Güte 11, 1−11.

hier spricht das herz des Propheten, der selbst an seinem eigenen Derhalten die Barmherzigkeit Gottes erlernt hatte (S. Kap. 1-3). Er erinnert das Volk an die Zeit der ersten Liebe und des ersten Glücks. Aber wie es immer ein Zeichen für einen Einzelnen und ein Volk ist, ob einer Gute vertragen kann, so hat Israel seine Unreife darin gezeigt, daß es sich von Gottes Güte hat verwöhnen laffen. Es ift nichts menschlicher, als daß die Enttäuschung des Gütigen in Bitterkeit umschlägt. Das Großartige aber an dieser unserer Stelle ist dies: allem Anthropomorphismus zum Trot wird Gott über dieses Durchschnittsbild vom Menschen gestellt: D. 9 Gott ist Gott und nicht ein Mensch. Göttlich ist es, Verbitterung durch neue Gute zu überwinden. hier wird offenbar, wo man Gott erlebt: nicht in schmelzenden Gefühlen, wie die Mustiker es ausdruden, nicht in der Rache der Gerechtigkeit, nicht in einer Gute, die uns alles recht macht, sondern Gott erlebt man in dem, was uns als das höchste im sittlichen Leben aufgegangen ist — über den sittlichen Anthropomorphismus fommen wir nicht hinaus. Dieses höchste, eben jene unverbitterte Gute, kann man in doppelter Weise erleben. Einmal erleben wir fie, wenn wir selbst ihr Gegenstand sind. Sie wird uns etwa zur eigenen Beschämung zu Teil, wenn uns ein Mensch mit sonniger Freundlichkeit begegnet, gegen den wir uns in haß und Bitterkeit vertrott hatten, weil wir glaubten, er sei uns so feind wie

wir ihm. Sie wird uns aber auch zum Erlebnis, wenn wir uns gegen das Ceben und die Welt vertrott hatten, weil sie uns von Gott verlassenen Menschen doch gar nichts Gutes mehr bringen könnten; und auf einmal wehen uns milde freundliche Cufte an, sei es aus der Frühlingsnatur, sei es aus plöglich ein= tretenden freundlicheren Erfahrungen, sei es aus unbestimmteren Eindrücken, Erinnerungen, Stimmungen, die in uns aufsteigen. Dann grüßt uns Gott. Diese Erfahrung kann uns geradezu entwaffnen. So erzieht Gott nach dem Evangelium, er bricht Trot und Verzagtheit, unsere Grundübel, die uns niederdruden, durch fraftige Gute. Dann aber erlebt man auch vor allem Gott, wenn man felbst solche Gute ausübt. Wenn unser trokiges herz gegen andere auf einmal schmilzt und von irgend einer Stelle unseres Innern her das Bedurfnis, gutig zu werden, aufsteigt, wenn wir ihm, ohne weich zu werden, nachgeben und jemand freundlich anlachen, den wir gestern noch finster angeschaut haben, dann erleben wir Gott. Der Eindruck und der Ausdruck von Gute, die Bitterkeit überwindet, das ist auf dem Boden der Bibel der hohe Weg, mit Gott in Berührung zu kommen. Offenbar hängen diese beiden Wege mit einander zusammen, wie schon zu Kap. 1-3 bemerkt war. Wer selbst solche Gute in sich trägt, kann Gott erleben; wer Gott so erlebt hat, gibt solche Gute weiter. Der Glaube an die Macht solcher unverbitterten Gute über uns und um uns her ist der Mittelpunkt alles Christenlebens.

## Umkehr und Erbarmen 14, 2-9.

Die Liebe zum eigenen Volk und die Kraft des Selbsterhaltungstriebes werden es nicht aushalten, ohne die hoffnung auf herrliche Tage der Zukunft zu leben. Und kommen diese auch niemals, es kann und muß doch besser werden als es ist. Diese Hoffnung ist ein Trost für die schwere Gegenwart, aber vor allem ein Antrieb zu gang gründlicher Umtehr. Eine bessere Zukunft will immer auf die Grundmauern einer tiefgreifenden religiösen Erneuerung gegründet sein. Stellt eine solche auch nicht die ganze höhe des Ideals dar, wenn sie um des zufünftigen Glückes der Nation willen angestrebt wird, so ist sie doch immer besser als der Stumpffinn oder die Verzweiflung. Sie ift auch nötiger als eine schlaue Politik, die sich in unnatürlichem Bundnis an die geinde anschließt, aussichtsreicher als der Derlaß auf ein heer ohne den rechten Geift. Die völlige hinwendung zu dem erhabenen Gott des Geistes und der Kraft ist erfolgreicher als das Dertrauen auf alle selbstfabrizierten ästhetischen Religi= önden, denen man doch nichts zutraut. halten kann uns nicht, was wir gemacht haben, sondern nur was uns gemacht hat. So spricht hier wieder die unbedingte Echtheit des Propheten, so spricht wieder die Frömmigkeit seiner Seele, die gang und gar von Gott selbst lebt, anstatt daß Gott bloß sein Dasein hat als Werk unserer hande oder unserer Gedanken. Im unbedingten Dertrauen auf Gott und in der rudhaltlosen hinwendung zu ihm zeigt sich, ob eine Zeit Gott selbst hat oder einen Gedanken von ihm, der als intellektueller Lüdenbüßer nicht imstande ist, uns wirklich zu halten oder gar wieder auf die Süße ju ftellen. Diefer Gott befriedigt alle Bedürfnisse, für die sonft die Gogen da waren. Er ist nicht so rein geistig und ethisch, daß er nicht auch in der Wirklich-

Hojea.

teit des Naturlebens gefunden werden könnte. So klingt die Schrift des Propheten aus, wie sie angefangen hatte; uns stellt dieser lette Vers 9 vor die Aufgabe, öfter als unser übergeistiger Gottesbegriff es uns tun läßt, auch das Reich der Natur unter den Flügeln seiner Allmacht zu zeigen, wie wir auch die anderen, die ihn vor allem oder nur in ihr finden wollen, erinnern müssen, daß die Natur in seinem größeren Reiche aufgeht, wie hosea die Seele in Jahve aufgehen läßt.

### Shluß.

Fassen wir unsere Aussührungen noch einmal unter dem Eingangs aufsgestellten Gesichtspunkt: Hosea als Bildungsmittel — zusammen. Wir werden an ihm das Bild einer religiösen Persönlickkeit und den Begriff einer solchen gewinnen können. Beides können wir bei den Gelegenheiten verwerten, wo wir am ersten in der Cage sind, große zusammenhängende Erörterungen ohne Textzwang zu bieten, also in der Bibelstunde und dem Vortrag, besonders aber im Unterricht in den höheren Klassen.

Ein Blid über die Reden hoseas zeigt uns, welche große Rolle auch bei ihm die Kritik spielt. Er kritisiert alles: den herrschenden Kult, die treulose und unkluge auswärtige Politik, handel und Wandel sowie den gangen religiösen und sittlichen Stand des Volkes; aber am meisten doch das, was man die Kirche nennen kann, also die religiöse Pflege des Volkes durch seine Priester. Er fritisiert scharf und radikal, ohne 3war-aber, ohne mildernde Umstände und Erklärungsversuche, darum eindrucksvoll und so, daß sich die Uritisierten haben gezwungen sehen muffen, wenigstens für sich und ihre Ruhe seine Kritik abzuwehren. So gehört hosea zu den Naturen, die Unruhe um sich verbreiten muffen, wie auch fie felber wenig innere Rube haben konnen. Diefen Naturen ist ein höheres Neues aufgegangen, und nun können sie nicht anders, als das herrschende Alte daran zu messen und gründlich zu verurteilen. Ist zwar eine Kritik, die aus Verdruß und Besserwissenwollen allein entspringt, nur die Sache von heute und morgen, so ist dagegen die Kritik, die bloß der Schatten großer neuer Ideale ift, so unvergänglich wie diese selbst und wie die Zustände, die, typisch in menschlichen Derhältnissen begründet, ihr heller unerbittlicher Schein ins Unrecht segen muß. Neue große Ideale und Gesamtanschauungen ringen sich vor allem fritisch, und zwar in dem Kampf mit Einzelerscheinungen, empor. Das gibt die Durchbruchsstellen für die vulkanische Masse in ihrem Kampf mit altem Sediment, und in diesem Kampf haben beide Teile, das Alte und das Neue, zu leiden und zu opfern.

hosea fügt dem scharfen kritischen Ton noch einen anderen hinzu, der im Vergleich mit Amos ganz neu anmutet. Stellt er sich auch kraft seiner innersten Persönlichkeit kritisch zur Gemeinschaft, zu der er gehört, so bricht doch zugleich aus seiner Seele ein warmes Verlangen nach Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen seinem Volk und Gott hervor. In all seinem Zürnen wirkt dieses Suchen nach Versöhnung doppelt ergreifend. So arbeitet er an seinem Volk kritisch und werbend. Beide Stimmen aber brechen aus der Tiese seiner

Seele hervor, wo er mit Gott verbunden ist. Darum stellt er sich über sein Volk, weil er unter seinem Gott steht. Er gehört zu denen, die in der Gewalt Gottes stehen. Auch wenn er unter Gott litte, er kommt nicht von ihm los; Gott zwingt ihn. mit seinen Augen zu sehen und alle Beobachtungen und Gedanken mit dem Gedanken an ihn, Gott, zu verknüpfen, wie uns immer das die Gedanken zusammenfügt und leitet, was unser Gemut beherricht. Er gehört zu denen, die Gott erlebt haben. Nicht mit seinem Wissen und Erkennen, sondern mit seinem innersten Leben und Erleben ift Gott verflochten. In seinem Ceben erkennt er Gott und in Gott wird ihm sein Ceben flar. Solche Erkenntnisse gehören zu den tiefsten Grundlagen unseres ganzen geistigen Wesens, die selber jeder Kritik entzogen, uns kritisch gegen alles andere machen muffen, aber auch ein ganges Ceben tragen. Dem hofea ift nun Gott in der Derbindung von harte und Gute aufgegangen, die für unsere biblifche Religion, aber sicher auch für hoseas innerstes Wesen, bezeichnend ist; denn tatsächlich gestaltet sich das Bild Gottes in uns, soweit es gang echt ist, nach den seelischen Zügen, die uns beherrschen. Wir geben nicht fehl, wenn wir die Verbindung von Schärfe und Gute, die entweder der Widerschein seines Bildes von Gott oder sein unbewußt gehegtes Modell für dieses Bild ist, zu dem Grundwefen seiner Persönlichkeit rechnen. Wir lassen uns durch die Schärfe seines Wesens nicht daran irre machen, daß wir es mit einem sehr weichen und sensiblen Manne zu tun haben, einem, den man einen Melancholiker nennen muß, wenn dieses Wort die Empfindsamkeit einer tiefen und weichen Seele bezeichnet, die zugleich, wenn sie einmal tief erregt ist, auch heftig erregt werden kann. Dazu stimmt das Bild, das ihn unter seinem häuslichen Miggeschick grübelnd zeigt, bis ihm von seinem Glauben ber die Lösung kommt. Denn auch der melancholische Gläubige muß, statt in der Tiefe des Grübelns hängen zu bleiben, den Aufstieg zu der höhe finden, wo man über sein Geschick hinausfommt. Don da aus versteht er dann den Gott, der sich auch troß alles Jornes wieder nach Gemeinschaft mit seinem Volk sehnt.

So bietet sich uns das Bild der Persönlichkeit des Propheten dar: ehrefürchtig steht er unter der Macht des gütig-harten Gottes; das erhebt ihn über sein Geschick und erhebt ihn tritisch über sein Dolk und läßt ihn Gott verkündigen, wie er ihn gemäß seiner tiesen und weichen Eigenart erlebt hat. Hosea ist die reichere Natur im Vergleich mit Amos, wenn auch Amos die stärkere und größere ist. Den Hosea stellt der Jug des Leidens und der Weichheit, die doch so hart werden kann, mit Jeremia zusammen, mit dem ihn auch die tiese Innerlichkeit und die überraschenden Versuche verbinden, diese Innerlichkeit in ihrem ganzen einsamen Glück und Weh im Dienst seiner Aufgabe sichtbar werben zu lassen; ein Jug, der uns kast modern anmutet.

Wenn man sich und andere unter den Eindruck einer solchen Gestalt bringt, so kann das nicht ohne Ertrag bleiben. Man wird dann jene fruchtbare Stille bei seinen Zuhörern gewahren, die die Möglichkeit und das Kennzeichen gerade der tiessten Einslüsse von überlegenem Leben auf wartendes niedrigeres Leben ist. Dann erfüllt das tragische Bild der großen Menscheitsführer, die geslitten haben, seine segensreiche Mission, in der sich ihr Verlust mit unserm Gewinn ausgleicht: es spricht etwas seierlich und groß zu der Seele von höhen

82 Hosea.

eines Cebens, die den Jug des Ewigen an sich tragen. Es wird dann allerlei in den Beschauern solcher Bilder klein, was groß werden möchte, und was vergebens ankämpste gegen Gleichgültigkeit und Widerstand, kann erstarken.

Reine Schilderung freilich tut es allein nicht, sondern eine gludliche Derbindung von Beschreibung und geistiger Durchleuchtung, die sich ebenso fern hält von unverständlichen Cauten der Entzudung, wie von dem alles Weihevolle zerklärenden Begreifen und Berlegen. Bu jener rechten Verbindung kann man die Berausarbeitung der entscheidenden Grundzuge einer religiösen Person= lichkeit wohl noch rechnen: ihre ehrfürchtige Stellung unter Gott, ihre erhabene und fritische Stellung über den Dingen und Menschen der Welt, sowie ihre dienstbare Unterordnung unter diese Dinge und Menschen im Dienst Gottes; und das alles gemäß der Eigenart, wie sie die Natur uns mitgegeben hat. Der lette Jug entzieht sich selbstverständlich jeder Beeinflussung durch uns selbst und durch andere; aber die Unterordnung unter Gott und die von ihm gestellte Aufgabe, sowie die innere Erhebung über Menschen und Welt bleibt stets unserer eigenen Bemühung anbefohlen. Das heißt aber nur unter der Doraussehung, daß uns Gott begegnet ist. Das Erleben Gottes als einer wirklichen Macht läßt sich an hofea anschaulich machen, weniger um die Aufforde= rung, Gott auch zu erleben, daran zu knüpfen, als vielmehr die Warnung, ein solches Erlebnis nicht machen noch sich ansuggerieren zu wollen, vielmehr zu warten, einfach zu warten, bis uns Gott im Leben sein Wort sagt oder gar sein Antlit zeigt. Aller gewohnten Schul= und Kirchenreligion, die darauf hinauskommt, Gott zu erkennen und seine Pflicht zu tun, kann man an Hosea zeigen, wie Frommsein und Glauben etwas anderes heißt: nämlich in der Tiefe Gottes wurzeln und aus seiner Kraft leben. Diese im weitesten Sinn mustische Seite der Religion kann man herausarbeiten, um sie, vielleicht im Dergleich mit anderen Sormen, als ein wichtiges Serment für die Bildung der religiösen Persönlichkeit unserer hörer und Schüler, in ihre Seele eindringen zu lassen; daß dafür das helldunkel einer leise mit Erklärungen und Vergleichen und anderen gedanklichen Mitteln durchdrungenen warm-persönlichen Darbietung das beste Mittel ist, versteht sich von selbst.

Eine solche Wirkung braucht nicht dadurch gestört, sie kann vielmehr vertieft oder wenigstens für die Zukunft im Gedächtnis angelegt werden, wenn man hoseas hauptgedanken unter praktische Gesichtspunkte ordnet und je mit mehreren seiner oft prachtvollen Bilder in Verbindung bringt. Seine Gedanken lassen sich ohne Zwang so ordnen, daß man sie um die drei Zeiten, Vergangenseit, Gegenwart und Zukunft, gruppiert, wobei auf die erste und die letzte aller Schein freundlicher Erinnerung und hoffnung, auf die mittlere aller Zornessernst strafenden Gerichtes fällt. Ganz kurz gesaßt würde sein hauptgedankengang dann so lauten: Einst hatte Gott euch lieb und ihr Gott, aber seit ihr ihn verlassen, kommt alles Übel auf euch, zumal da ihr so falsch seinen schein vorzutäuschen; aber wenn ihr euch wieder mit ihm versöhnt, dann wird wieder alles, wie es gewesen war. Aus allen Gebieten holt der Prophet seine Bilber, um diese Wahrheiten anschaulich und wichtig zu machen; er ist ein Meister in

der Bilberrede und in der Metapher, um seinem Gedanken eine besondere Wendung zu geben und ihm ein dauerndes Gedächtnis zu sichern. Aus der Natur und dem Menschenleben holt er sie heraus— es ist eine sehr dankbare Aufgabe für den Klassenunterricht, sie entweder in gemeinsamer Arbeit mit den Schülern zusammenzustellen oder sie von ihnen allein aussuchen zu lassen. So erläutert hosea

die Vergangenheit

mit dem Bild vom Weinstock

vom verwöhnten Sohn vom gelehrigen Kalb

die Gegenwart

mit dem Bild von der Chebrecherin

vom Pfannkuchen vom Bacofen

von der Motte und dem Wurmfraß vom Morgengewölf und dem Tau vom Windfäen und Sturmernten

die Zukunft

mit dem Bild vom Dogelsteller

von der Spreu und dem Rauch aus der Dachluke von den Lügenfrüchten

dann aber auch

mit dem Bild von der Rose und dem Ölbaum und dem Weinstock vom Sand am Meer

von der wieder angenommenen Gattin.

Diese bildhaften Wörter, die bei hosea, wie wir gesehen haben, besonders zahlreich sind, vielleicht, weil sich die Empfindsamkeit seiner Seele auch in einem starken Phantasieleben äußerte, helsen nicht nur seine Gedanken anziehend, sondern auch behaltbar zu machen.

Don den biblischen Cesebüchern wagen es die ältern, 3. B. das Württembergische und die Glarner Familienbibel nicht, die Geschichte von Hoseas ungetreuem Weib zu bringen. Sie bieten unter den geläufigen Überschriften von Sünde, Bekehrung und Erbarmung Auszüge aus den wichtigsten Kapiteln des Buches. Die neueren dagegen, 3. B. das von Schuster und Lueken, sowie das von Cehmann und Petersen, bringen ein genügend großes Stück von jener Geschichte, um sie mit Takt und ohne Bedenken einer mittleren oder oberen Schulklasse darzubieten. Besonders das erste der genannten Bücher gibt so viel aus dem Propheten, natürlich in guter stichischer Anordnung, daß man einen sehr guten Eindruck von dem ganzen Prophetenbuch erhält.

Don den Präparationswerken hat Thrändorf-Melher gar nichts über Hosea, dagegen haben Reukauf und Henn und Richard Staude etwas über ihn aufgenommen, dieser nicht ohne Bedenken. Henn ordnet seine Ausführungen über Hosea so an: Hoseas persönliche Erlebnisse, seine Predigt von Israels Treubruch und Umkehr, von Gottes Gnade und der schließlichen Versöhnung; dann stellt er auf dem Weg des Vergleichs das Neue heraus. Staude macht es ähnlich.

# Jesaia.

### Einleitung.

Jede Zeit schaut ihre Anliegen auch in diesen Propheten hinein und holt dem entsprechend eine besondere neue Seite an ihm heraus. Hat die traditionelle Theologie alles darauf abgestellt, zu beweisen, und zwar vor allem die Bedeutung Jesu zu beweisen, so mußte ihr der messianische Gesichtspunkt für die Behandlung des Propheten maßgebend sein: so hat Jesaia den Messias geschaut, so ist Jesus gewesen, also ist er der Messias. Auf uns macht dieser Beweis keinen Eindruck mehr; sind wir doch außer Stande, eine geistige Größe zu beweisen mit Mitteln, die außerhalb ihrer eigenen Besitzümer liegen, abgesehen davon, daß wir den Unterschied zwischen der Weissagung und der Ersüllung darum viel größer ansehen, weil wir nicht nur einzelne Verse, sondern die ganze Stelle lesen und geschichtlich zu verstehen suchen. Unser Gesichtspunkt ist ein anderer: wir fragen, wie sich der Prophet zu seinem Volk gestellt hat gemäß der Lage, in der es vorsand.

Diese Lage des judischen Staates ist durch folgende Zuge gekennzeichnet. Juda stand noch zwischen den beiden Weltmächten Affgrien und Ägypten, die immer das Schickfal Palastinas bedeuteten . Die Affprer kamen näber und näber, das Verhältnis zum Nordreich Israel verschlechterte sich durch die verschiedene haltung, die beide Staaten zu Afsprien einnehmen, sodaß es zum Kriege kommt. Gegenüber der affnrischen Gefahr sucht sich Juda immer mehr an Ägnpten anzuschließen, aber ohne daß es ihm viel geholfen hätte. Im Innern berrschen die bekannten Zustände: kultischer Eifer zugleich mit sozialen und sittlichen Mißständen. — In diese Lage greift Jesaia ein, und zwar kummert er sich gleich= mäßig stark um die äußeren und inneren Derhältnisse. Dabei bleibt er nicht nur bei Grundsähen stehen, sondern gebt sehr auf Einzelnes ein, besonders in der äußeren Politik. So können wir von ihm ein Bild davon erwarten, wie sich ein Prophet Gottes in bedrohter Cage seines Volkes verhält, um es vor dem drohenden Untergang bewahren zu helfen. Wir sehen also in dem Propheten Jesaia den Mann, der in schwerer politischer Zeit mit königlichem Blid aus seinem Glauben, aus seinem berrlichen ethischen Idealismus beraus auf die religiös-sittlichen Kräfte hingewiesen hat, die ein Volk zu retten und zu erhalten imstande sind. Damit glauben wir die innerste Art des Propheten und seine eigentlichste Aufgabe erfaßt zu haben. Mag sein, daß daran auch unsere praktische Einstellung, unser Anliegen, unsern Staat und unser Dolk zu erhalten, beteiligt ist; wir seben nun einmal so in das Buch hinein. Damit ist für uns der Grundgedanke der Auslegung und Anwendung gegeben. Fern davon, alles Einzelne, so gut oder so schlecht es geht, praktisch auszudeuten mit mehr oder weniger guten Einfällen, wollen wir alles auf das Verhältnis zwischen dem Volksstaat und dem Einzelnen beziehen. Abgesehen davon, daß das dem wirklichen Stand der prophetischen Arbeit entspricht, haben wir es heute sehr nötig, ein solches Motiv herauszuarbeiten, das von einem überstiegenen Idealismus ebenso entsernt ist wie von einem hausbackenen Utilistarismus. In dem Bestehen des Volksstaates die Rechtsertigung für die relizgiösen und sittlichen Aufgaben zu sinden, das dürfte den Nur-Selig-Frommen eine ebenso nötige und heilsame realistische Ergänzung ihrer Gemütswelt bedeuten, wie nüchternern Geistern einen Rückweg zu sittlich religiösen Idealen.

Dadurch wird auch unsere Einteilung bestimmt. Wir können uns weder der kanonischen Anordnung anschließen, weil wir dann zu vieles wiederholen mußten; noch hat für uns die in den "Schriften des A. T.", denen wir sonst dankbar folgen, eingeschlagene geschichtliche Anordnung einen Wert. Wir werden vielmehr den Grundtypus alles prophetischen Wirkens auch hier zu erkennen und der Darstellung als Einteilungsgrund zugrunde zu legen haben. Dieses Wirken geht aus von der Gegenwart und zielt auf eine bessere Zukunft. Dazu dect der Prophet zuerst die Sünden auf, die an dem Verderben schuld sind, dann droht er das Verderben an, das aus ihnen folgen muß und angesichts der inneren und äußeren politischen Cage auch sicher eintreten wird. Aber dahinter sieht er wieder die Sonne leuchten: in alter oder vielmehr schönerer herrlichkeit strahlt das durch das göttliche Strafgericht hindurchge= gangene Volk wieder empor. Bei Jesaia macht sich vor allem dieser lette Jug geltend, der allem Glauben, weil er Optimismus ist, wesentlich ist: prachtvoll steigt die hoffnung auf einen neuen Glang unter dem Schirme Gottes in seiner Seele auf. Dor diesen Bildern liegt die Rettung: sie wird bald als überraschende Gnadentat Gottes gedacht, der an seinem Volke Wunder tut, bald wird sie daraus abgeleitet, daß das Volk die Sünden läßt, die es in das Verderben gebracht haben.

Damit glauben wir die Gedankenwelt des Propheten organisch und praktisch verwertbar zugleich erfaßt zu haben. Daran ändert es nichts, wenn es einmol den Anschein haben könnte, als sei ein Stück in die falsche Gruppe geraten. Manchmal schimmert eine Rede in mehreren Lichtern. — Den Ansang hat natürlich der Bericht über die Berufung des Propheten zu machen.

Sit.: Aus dem Werke "Das A. T. in Betrachtungen für das moderne Bedürfnis" Der Prophet Jesaias von Pfr. Lic. Rump.

#### Die Berufung 6, 1-13.

Anders schaut der heilsgeschichtlich und dogmatisch gerichtete, anders der religionsgeschichtlich gebildete Theologe in dieses einzigartige Kapitel hinein. Jener sieht nach den objektiven Verhältnissen; entweder will er einen Blick in die Tiesen Gottes tun, der hier angeblich schon seine trinitarische Beschaffensheit durchleuchten läßt, oder er fragt nach der Erfüllung der hier verzeichneten Weissagung. Beidemale handelt es sich ihm um den Beweis von Glaubensslehren. Daran knüpft sich dann als praktische Anwendung die Forderung, den so

Jesaia.

86

bewiesenen Cehren und Wahrheiten zu glauben. Der andere Theologe achtet auf die Person des Propheten. Ihn beschäftigt es, wie er zu dieser Dission kam. Die Dission kommt also in Betracht nicht als Aufschluß über objektive Derhältnisse, sondern als ein subjektives Erlebnis. Dabei ist zu bemerken, daß soeben nicht gesagt wurde, sie käme nur als ein solches Erlebnis in Betracht; der Argwohn und die Keherrichterei ist immer sehr schnell bei der Hand, ein solches Nur in eine Aussage hineinzuhören. Wenn religionspsinchologisch ein Blick in die Seele des Propheten getan worden ist, dann wird dieser Blick religionspädagogisch ausgenutzt. Unsere praktische Frage heißt dann nicht: Waskann man damit beweisen? — sondern: Wie kann man auf eine entsprechende höhe des Innenlebens hin erziehen? Daß dabei die Dission selbst nur als eine bestimmte Sorm für Gedanken und Stimmungen erscheint, die anderwärts ganz andere Formen annehmen können, versteht sich von selbst.

Unter zwei Gesichtspunkte kann man alles stellen, was zu sagen ist: das Erlebnis und die Dission, und das Erlebnis und die Mission; denn die Sendung ist doch offenbar das Ziel des ganzen Erlebnisses. Beidemal werden

sich uns reichlich praktische Gesichtspunkte ergeben.

Natürlich ist die Seele eines Propheten uns kein geringeres heiligtum als der räumlich gedachte himmel. Wir werden darum wissen, wie wir ihr zu nahen haben . Wir werden keinen Versuch machen, die Vision zu erklären. Aber wir werden fragen dürfen, welche Regungen in der Seele des Propheten mehr oder weniger bewußt vorhanden waren, ehe sie in der Dision eine so dramatische Gestalt erhielten. Wir werden auch nachträgliche Eintragungen von Eindrücken und seelischen Bewegungen für nicht ausgeschlossen halten durfen. So legt sich uns etwas von einer großen Seele vor unserem Auge bloß, wenn wir das dramatisch visionäre Erlebnisgewand abzustreifen wissen. Denn es liegt wohl eine längere Zeit mit einem halb klaren seelischen Ringen, es liegt das Werden einer großen Seele selbst hinter der Dision, die für uns nur die Sassung ift, die unter gewissen Umständen solche Regungen annehmen mußten. Liegt doch das Göttliche für uns nicht im Mirakel, sondern im Geist, nicht in dieser Sorm, sondern in dem seelischen Inhalt. Das Erlebnis der Dision bringt dann diese seelischen Inhalte in eine dramatische Verbindung mit Gott Gott handelt mit dem Propheten, und dieser ist gang und gar empfangend. Nun kann man sicher dieses sagen: das visionare Erlebnis gieht nur knapp und dramatisch zusammen, was sonst der Glaube halb klar, halb untlar in längeren Entwicklungen erlebt. So ist also zwischen dieser dramatischen Sorm und einer, wenn man so sagen darf, epischen fein grundsäklicher Unterschied. Darin liegt für uns die Verwertbarkeit der Stelle: was Jesaia dramatisch und scharf umrissen erlebt hat, das ist auch für uns erlebbar, wenn es sich auch in ruhige blaffe Gedanken oder gar in Stimmungen auflöst, die, wie jeder weiß, oft mächtiger sind als Gedanken und einmalige Erlebnisse.

Was war nun in der Seele des Gottesmannes? Sicher der tiefe Eindruck von des Erhabenheit Gottes. Dieser besondere Beitrag des A. T. zur Aufsassung Gottes, dieser Schutz gegen alle ungläubige und gläubige Zudringlichsteit, kann nicht oft genug ins Auge gefaßt werden. Man erlebt Gott nicht, wenn man bloß Liebe erlebt; in dem Begriff Gottes ist die Erhabenheit uns

entbehrlich. Wir durfen also nur dann "Gott" sagen, wenn uns die Gute in einer hoheit durch die Seele geht, die uns zur Ehrfurcht erwedt. Dazu tommt dann noch als unentbehrlich die sittliche heiligkeit. Sie erlebt man dann am meisten, wenn man in Scham vor Gott oder einem heiligen Menschen gu-Jesaia hat nun diese heilige Erhabenheit als Gute erlebt, sammenzuckt. während wir uns oft dazu bringen laffen muffen, die Gute als heilige Erhabenheit zu erleben. Die Güte Gottes schließt sofort die Kluft, die die Scham por seiner erhabenen heiligkeit geöffnet hatte. Die dramatische Sorm, die diese vergebende Gute in dem Engel mit der Kohle annimmt, fügt einen wichtigen Jug hinzu: es handelt es sich nicht um die Cehre von der Vergebung mit angehängter Beziehung auf den Menschen, sondern um ein gang unmittel= bares persönliches Erlebnis dieser vergebenden Gute. Zwischen diesem Erlebnis und dem eines begnadigten Sünders im N. T. vermag man nun gar feinen Unterschied zu entdecken. Denn jenes ist nicht die Weissagung auf die Erlösung, sondern selbst Erlösung. Uns handelt es sich in all solchen Stellen nicht darum, was einmal und später noch einmal geschehen ift, also nicht um Weissagung und Erfüllung, sondern um das, was immer geschehen kann und geschen soll. Immer kann und immer soll der Mensch erleben, wie derfelbe Gott, por dem er in Scham ersterben mill, ibn mit seiner perzeihenden Enade auf feste Suße stellt. Streng genommen ist dann Jesus, nicht wie die Nur-Sager wollen, das einzige, aber das beste, weil persönlich anziehendste Mittel, diesen Eindrud von Gott zu erweden.

Was ist nun, um dieses gegen die Furcht derer, die so gern "nur ein Ersebnis" sagen, zu betonen, das Wirkliche und Wahre an diesem Stück? Es ist bereits gesagt: Gott die erhabene und heilige Güte, gibt sich kund jedem ernsten und tiesen Menschen als der, der ihm seine Schuld vergibt. Je größer die Erhabenheit, desto größer ist die Gnade. Mit dem höchsten Herrn der Welt darf das Kind Gottes auf gutem Fuße leben; sein Kennzeichen ist nicht das gesenkte, sondern das erhobene Haupt. Denn Gott weiß, daß Kraft nur im Selbstvertrauen, aber in der Selbstverwerfung nur Schwachheit liegt.

Solche Kraft bedurfte der Prophet. Im Grund seines Wesens muß der Bug gur Wirksamkeit an seinem Dolk gelegen haben. Seine gange Entwicklung bat diesen im Bund mit den Zeitumständen noch bestärkt. Sein Berg ist voll Jorn über sein Dolf und zugleich voll Angst vor seinem nahenden Untergang. Der tiefste Instinkt seiner Seele gieht ihn zur Gerichtspredigt hin, nur die eigene Sünde und Schuld hält ihn davon ab. Diese unbewußten Regungen gewinnen ihre flare und starte Gestalt in dem zweiten Teil der Difion. Denn in ihm wird das Erlebnis der gutigen Nahe des heiligen Gottes dahin weiter geführt, daß er zur Arbeit an seinem Dolk berufen wird. Wie bei Paulus achthundert Jahre später, wie bei Euther, geht das Erlebnis der Begnadigung über in das Erlebnis des starten Antriebes zur Verkündigung und Mission. Wir fühlen durch die dramatische Sorm der Berufungsvision die fräftige entschlossene Bereitschaft durch, die die Seele des Jesaia erfüllt: er will der Bote, das Werkzeug Gottes sein; ohne die Rechtfertigung durch den Auftrag Gottes kann er es nicht wagen, seine Unglücksbotschaft in den Mund zu nehmen. So aber hat er Gottes Autorität hinter sich. Die Vergebung seiner Schuld hat ihn Jesaia.

außerdem jener Schwächung durch das böse Gewissen entnommen, die jeder Bote Gottes genau kennt. Umgekehrt hat er an diesem Erlebnis einen Antrieb zur Verkündigung und einen Gegenstand für sie. Denn Jesaia gehört im Unterschied von anderen stilleren Naturen, die von großen Erlebnissen in ihr Inneres geführt werden, zu denen, die von ihnen reden müssen. Seine Wirksamkeit wird darin bestehen, daß er beides verkündigt, was er erlebt hat: die schreckliche Erhabenheit Gottes, die vernichten, und seine Gnade, die erhalten will. Das Volk als Ganzes soll vernichtet werden, nur ein Rest soll bleiben; dieser soll aus der "Pietistenpartei" oder aus Persönlichkeiten bestehen, die das Beste des Volkes erhalten werden. Mit der tiesen sittlichen Kraft, die in ihm alles andere zurücktreten läßt, bestätigt Jesaia eine Unterscheidung, die die Propheten angebahnt haben: statt äußerlich und zahlenmäßig Israel und die Heiden zu unterscheiden, unterscheidet er mit Rücksicht auf den inneren Wert gute und schlechte Volksgenossen.

Nehmen all diese Regungen und Entschlüsse in der Dision eine dramatische Gestalt an, so ist kaum etwas unter ihnen, das nicht für uns, die wir Diener Gottes sein sollen, verbindlich wäre. Die Form, in der wir es uns aneignen und in uns ausbewahren, tut gar nichts zur Sache; wir können uns je nach unserer Natur solche Dinge gedankenmäßig und logisch, wir können sie uns auch wenig oder gar nicht klar machen und sie dafür als Grundstimmungen in uns hegen; mögen diese nun Niederschläge von eigenen Gedanken oder mögen sie unser Anteil an dem heiligen Geist der Gemeinde und unseres Standes sein.

Die Möglichkeiten der Verwendung wollen wir so darstellen, daß wir vom Besonderen zum Allgemeinen fortschreiten.

Den Propheten selbst kann man in der Predigt und im Unterricht schildern. Für den Unterricht in der Volksschule hat Georg Mener, Cehrer in hamburg, in dem dritten heft der "Baufteine" ein Beispiel geboten. Er läßt den Propheten nach langem Sinnen über des Volkes und zumal der Reichen Sünde im Tempel eine Stunde wunderbarer Andacht verleben. Die Aufgabe des Unterrichts ist es, die Kinder den Eindruck von Gottes Majestät nacherleben zu lassen. Diesem Nacherleben geschieht kein Abbruch, wenn in ein paar Sägen zusammengestellt wird, was Jesaia über Gott und die Menschen sowie über seine Aufgabe bentt. Diese Art der Behandlung ist ein fortschritt gegen die von Thrändorf=Melher, bei der es im Ganzen auf das herausfragen von Erkenntnissen anzukommen scheint. In einer Predigt konnte man ebenfalls den Eindruck der Erhabenheit Gottes anbahnen, indem man es magte, den Tert bloß etwas zu umschreiben und mit einigen Begriffswörtern wie Erhabenheit und Ehrfurcht zu ichließen, die die Aufgabe hätten, die empfangenen Eindrude ju größerer Dertiefung und Einwirkung auf das Gemut dem Ge= dächtnis anzuvertrauen. Reich ist natürlich die pastoraltheologische Der= wendungsmöglichkeit. Die Vergebung als Voraussetzung der Wirksamkeit, Ebrfurcht vor dem heiligen anstatt der so häufigen vertraulichen oder gar frivolen Stellung zu ihm, diese Ehrfurcht als Voraussetzung für das Erzittern des Gewissens vor Gott, das selbst wieder die Vergebung ermöglicht — das sind tiefe

Grundlagen für alles pfarrerliche Wirken. Sie brauchen nicht bloß einmal gelegt zu werden wie hier, sondern der Geist Gottes muß immer an ihnen arbeiten und sie stets wieder herstellen, wenn sie geschwunden sind. Man braucht als Prediger und Seelsorger dieses seltsame Gefühl, Gott fern über sich zu sehen und sich ihm doch nah zu wissen. Nur durch regelmäßiges Gebetsleben, dem es freilich auch nicht an regelmäßigen Serien zu fehlen braucht, tann man sich dieses Grundgefühl erhalten, das unser Wirken allein echt und stark erhält. Wohl dem, der Erlebtes verkündigen kann: Erlebnisse kann man aber nicht erzwingen, man tann sich bloß in der Nähe des Tempels halten, ob nicht Gott der wartenden Seele erscheinen will. Die mehr oder weniger flare Gewißheit der Vergebung muß sich aber einstellen; allein schon aus dem Bedürfnis eines aufrichtigen Menschen heraus, daß er sich zwar nicht reingehalten hat und auch nicht rein halten kann, daß er aber immer wieder Gebrauch von dem herrlichen Recht macht, das uns Gott gibt, auf unsere Derfehrtheiten und Unarten gurudguschauen, als hätten sie fein Recht mehr, uns in die Predigt hineinzurufen: Schämst du dich denn nicht?

Wenn wir anderes vom Propheten übernehmen wollen, muffen wir wieder wie bei Amos (S. 43) daran denken, daß er ein Prophet war und wir mehr wieder dem Typus des Priesters gleichen. Ift es unsere Aufgabe, aus unserem Volk, aus unserer Candeskirche durch unsere Arbeit bestimmte Kreise auszusondern? haben wir zu zerstören oder ist nicht des Menschen Sohn gekommen zu erhalten und zu fördern? Ist das Buch Jona nicht mehr in diesem Geifte des Evangeliums gehalten als diese Stelle bei Jesaia, wenn der Prophet in ihm beschämt wird, weil er so fleinmutig und gornig ist? Freilich unsere ganze kirchliche Cage bringt es mit sich, daß wir an diesem Punkte schwanken: sind die Sekten nicht folgerichtiger und mehr aus dem Geist der Propheten als wir, wenn sie die Gute einer kleinen Schar einer Masse von Durchschnitts= driften vorziehen? Wieder wird sich uns wie auf S. 44, die Antwort, je nach dem seelischen Typus, der persönlichen Entwicklung und der Cage im Einzelnen, verschieden gestalten, wenn die Mannigfaltigkeit der eben gezeichneten Aufgaben nicht mehr das Gewissen verwirrt, sondern geklärt hat. Wo eine Sette eine Gemeinde mit Gedanken über Gericht und Aussonderung der Kinder Gottes beunruhigt, ift es am Plat, solche Fragen ohne stlavische Abhängigkeit von dem Schriftwort, also mit geschichtlichem Verständnis von Einst und Jest zu behandeln.

Auch das Werden und Wachsen eines Christen kann man schildern. Auch hier ist die Grundlage von allem die Ehrfurcht vor dem, was über uns ist; freche, verwöhnte Menschen können keine Christen sein. Die innere Entwickslung geht dann die vorhin bezeichnete Straße weiter, wenngleich nicht bis zum Amt der Verkündigung, aber doch bis zu dem tapferen und wahrhaftigen Zeugnis, wenn es die Gelegenheit wirklich erforderlich macht. Wieder muß man betonen, daß das keine schematische Entwicklung sein darf; nur die einzelnen Bestandteile müssen in irgend einem Grad der Bewußtheit da sein, um einen wirklichen Christen auszumachen.

Von allgemeinen Wahrheiten, die in der Stelle liegen, bedarf — weniger die dreifache Formel Heilig, Heilig, Heilig — als das Wort von der

90 Jesaia.

Derstodung einer Auslegung. Wie immer vernachlässigte Derrichtungen zum Absterben des Organs führen, so wird aus Nichtglaubenwollen bald Nichtglaubenkönnen. Daß das das eigentliche Gericht über den Unglauben ist, und er sonst gar keines anderen bedarf, muß mancher zaghafte oder rachsüchtige Gläubige immer einmal wieder hören, während solch ein Wort auf die Ungläubigen um so weniger Eindruck macht, als sie schon jenem Prozeß verfallen sind. Als Jesu Jünger können wir diese Verstockung nicht zu unserm Iweck machen, höchstens können wir sie als den Erfolg einer immer ernster, aber nicht schöftens können Predigt auffassen und dann als Absicht Gottes deuten. Persönliche Abneigung gegen den Prediger wird gar leicht von ihm und seinem Anhang als Verstockung ausgerusen, da ja stets die Unbildung von der Selbsttäuschung leben muß, daß die heilige Sache mit ihrer Auffassung der Sache verwachsen ist.

### Die Gegenwart voller Sünden.

Wir beginnen nun mit den Stellen, in denen Jesaia die Sunden des Volkes schildert, um eine Drohung daran zu knüpfen. Weil wir gang und gar darauf aus sind, in demselben Sinne zu wirken wie er, so liegt uns nichts daran, ob er etwa die Zustände seiner Zeit übertrieben schwarz gemalt bat. Es kommt uns ja nur auf seine Beurteilung dieser Zustände durch sein sittlich und religiös gerichtetes Empfinden an. Noch weniger liegt uns etwas daran, ob die Drohungen eingetroffen sind, die er gegen seine Zeitgenossen ausstößt. Denn wir sind ebenso wenig apologetisch gestimmt wie geschichtlich. Will die apologetische Schrifterklärung immer darauf hinaus: so hat es der Prophet vorausgesagt und so ist es gekommen, also ist die Schrift wahr; will der Historiker immer wissen, wie die Dinge sich wirklich zugetragen haben — so gehen wir über beide hinaus; wir wollen mit den Idealen und Beweggründen des Propheten auf Zustände wirken, die den damaligen entsprechen. Nicht daß solches einmal geschehen ist, ist uns von Wert, wie dem heilsgeschichtler und dem Profangeschichtler, sondern daß so etwas immer wieder geschieht. Das Typische, das Allgemeine ift es an diesen Schilderungen, bei dem unser Sinn erft gefesselt wird. Die geschilderten Zustände find unserer Aufmertsam= feit wert, weil sie in der Menschennatur angelegt sind und immer unter gewissen Bedingungen wieder hervortreten. Die angedrohten Solgen sind es, weil sie organisch zu jenen Zuständen gehören; denn solche Zustände baben in sich die Richtung, die ins Verderben führt.

## Jahres Klage über die Undankbarkeit seines Volkes 1, 2-3.

Es ist bezeichnend und vorbildlich, daß das Buch mit der zentralen Beziehung des Menschen zu Gott beginnt. Sie ist, wie das bei so manchen anderen Beziehungen des Menschen zu Menschen und Dingen der Sall ist, Kennzeichen und Ursache seiner inneren Zustände zugleich. Denn in seinem Derhältnis zu Gott offenbart sich, was im Menschen ist, und aus ihm folgt, wie er sich zum Leben und zur Welt stellt. Über der Regelung des sittlichen Lebens darf nie

diese zentrale Beziehung vergessen werden. Gott darf dabei nur als der, der für uns höchster Selbstzwed ift, in Betracht tommen, nicht ein Mittel für ein sittliches oder gar ein glückliches Ceben. Die Ehrfurcht und das wirkliche Dertrauen zu ihm muffen den innersten halt unseres Innenlebens bilden, der uns immer wieder stütt, wenn auch die tollen und bofen Gedanken uns um und um werfen wollen. Damit unfer Verhältnis zu Gott nicht bloß in Gedanken und Stimmungen verläuft, ist es qut, wenn wir immer wieder das Gebets= leben mit seelsorgerlichem Wort regeln. Wir muffen unsere Gemeinde stets daran erinnern, daß ein Gläubiger zu Gott so steben soll, daß er als ein Ich 3u ihm als einem Du spricht. Nur so kommt Leben in dieses Verhältnis binein. - Der ernste Buftlang der vorliegenden Derse macht sie gum Text für ben Candesbuß= und Bettag febr geeignet. Denn es bandelt fich um das Dolk, oder um die vor uns sikende Gemeinde, soweit sie dem Dolk angehört. In eine: Predigt über dies Wort empfiehlt es sich, wie es immer geschehen sollte, bildliche Redensarten, zumal recht befannte, in Einzelerkenntnisse gang realistischer Art aufzulösen, ebenso wie sich umgekehrt als Darstellungsform für abstrakte Einzelerkenntnisse das zusammenfassende poetische Bild empfiehlt. - Dann kann man dem Gang des Textes etwa in der Weise folgen: Gott hat sich uns als Söhne und Töchter erzogen, indem er uns ins Leben rief und uns einen Eindruck von sich gab. Dies geschah in vielen einzelnen Geschehnissen, wie sie unsere Umwelt, mit ihren eindrucksvollen religiösen Gestalten, Seiern, Büchern und Schriften, wie sie unser Inneres mit den Regungen des Gewissens oder den: Bedürfnis nach einem übermenschlichen halt uns erleben ließ. So ging ein mehr oder weniger flarer Jug durch unser Leben. Aber wir sind ihm untreu geworden; denn wir finden und suchen ihn nicht mehr in unseren Gedanken, wir beten nicht mehr, geben an der Kirche vorbei; wir leben, wie wir wollen und wie wir es an den anderen sehen. Das ist ein Irrweg. Rind und Esel sind durch ihren Naturtrieb an die Krippe ihres herrn gewiesen und durch die Gewöhnung kehren sie immer dazu zurück. So haben wir von haus aus einen Naturtrieb zu Gott, ohne den wir nicht sein können; die Gewöhnung bat ibn befestigt. Dieser Naturtrieb trügt nicht; bei Gott findet man sich immer wieder, holt sich seinen Trost und neuen Mut und wird innerlich reich und stark. Und trogdem verläßt ihn das Volk. Das ist doch eine Torheit, die den Menschen unter den Instinkt der beiden Arten von Tieren erniedrigt. Alle formen und Grunde von Nichtwissen kann man dabei anführen: Bergessen, in den Wind ichlagen, nicht daran denken wollen, blind und stumpf geworden fein durch Unglud, Berftreuung, Arbeit, Mangel an "Zeit", verbildet und hochmutig sein. All diesen hinderungen gegenüber soll die Stimme der Natur wieder gur Geltung tommen, die gu Gott gurudruft. Ihr folgt man, wenn man wieder im Gebet Ich und Du sagt, wenn man ihm vertraut und gehorcht; diese personalistischen Ausdrude sind biblischer als die impersonalistischen: Suhlung mit ibm suchen und bergl.

Jefaia

Von Opfern und Beten 1, 10 - 17. Der falsche Gottesdienst 29,13 - 14.

Bietet die erste Stelle gegenüber Amos und hosea nichts wesentlich Neues, so bestärkt sie doch wieder in dem Vorhaben, das zentrale Verhältnis der Gläubigen zu Gott nicht in einem Kultus aufgeben zu laffen, der fich mit Bosem verträgt, sondern es zur gründlichen Erneuerung des Lebens fruchtbar 3u machen. Weil Gott der heilige ift, darum muß von selbst das Gebetsver= hältnis zu ihm unser Leben umgestalten, und zwar im Sinn selbstloser Sorge für das Recht und die Wohlfahrt von Schwachen und Bedrückten. Diese Pflicht ist leicht zu verteidigen und zu preisen; aber in einem gegebenen Sall den Mangel an "Zeit", die Trägheit und den geheimen Stolz zu überwinden, um etwas zu sagen und zu tun, ift nicht leicht; zumal wenn man fürchten muß, dabei überall anzustoßen und auch in den hilfsbedürftigen selbst keine ichuld= losen Engel zu finden. — Die zweite Stelle ist milder und darum brauchbarer für uns. Stellt jene Frevel und Sestgemeinde in Gegensat, so diese äußerliches und innerliches Frömmigkeitswesen. Sitte und Brauch, der alles mechanisierende Beist des Menschen und die vielbeschäftigte Trägheit machen auch die Beteili= gung an einer von Propheten gestifteten Religion jum gedankenlosen Werk. Gebet und Gottesdienst, an sich bloß Möglichkeiten mit Gott zusammen zu treffen, werden zu Cohn heischenden oder gar gedankenlosen Ceistungen an Gott. Darum muß man oft einmal seine Gemeinde weden ober durch einen Dabei kann man ihnen entweder sagen, daß sie nicht anderen weden lassen. mehr denken und fühlen, weil sie zu stumpf sind, und daß sie wieder anfangen sollen, mit Gott auf dem Suß von Du und Ich zu verkehren; oder man kann ihnen so eindringlich von Gott sprechen, daß sie selbst anfangen, wieder lebendig mit ihm in Verbindung zu treten. Dazu empfiehlt sich ein anderer erwecklicher Prediger oder ein Evangelist, dazu dient auch, wenn man sich einmal in eine gang andere Ausdrucksweise eingewöhnt, die die alten Dinge des Seelenlebens in einem neuen Licht erscheinen läßt. Unfere immer größer werdende Kunst, Seelisches genau und neu zu fassen, muß uns dabei helfen, daß wir die Aufmerksamkeit der Schläfer gewinnen. So hat 3. B. J. Müller uns selber wieder zur Besinnung darauf gebracht, daß es sich um Wirklichkeiten handelt. Aber jede Evangelistenweise, auch die von J. Müller, verfällt bald dem fluch jenes mechanisierenden Vorgangs. Man fann auch mit den auswendig gelernten und zur Sormel erstarrten Wörtern vom "persönlichen Ceben", "Aufsteigen eines neuen Cebensinhalts" (Euden), ebenso wie von der Bekehrung und dem Aufwachen aus dem Schlaf auf den Lippen einen toten Gottesdienst treiben und mit anderen ausüben. Darum bedarf es stets, wenn Gott selbst nicht mit dem Pflug schwerer Geschide das festgetretene Cand aufpflügt und wirkliche Erlebnisse von seiner Macht schafft, — es bedarf einer aus sich selbst herausquellenden Tatkraft, wenn Prediger und Gläubige wieder lernen sollen, vor jedes Zeitwort, das religiöse Betätigungen ausdrückt, ein eigenes "Ich" zu setzen. Alle irgendwie mit dem religiösen Ceben in Beziehungen steben= ben Geschehnisse im Dolksleben, aber auch andere, die keinen Zusammenhang mit ihm haben, wie Naturereignisse, fann man taktvoll benugen, um jenes Erwachen aus dem Schlaf angubahnen. Jesaia bringt diese Aufgabe in Derbindung mit dem Geschick des Volkes, und in der Tat wird ein im Kultus einsgeschlafenes Christenvolk seine Aufgabe als schützendes Salz und erhellendes Sicht nicht erfüllen können . Welchen Anteil an dem ganzen Verderben die Auswendiglernerei der Schule und der tote Kultus der Sitte hat, muß für viele Verhältnisse noch immer betont werden, wo nicht die allgemeine individualistische Auflösung der Sitte in Einzelwillkür und die der Religionserziehung in Übermittlung von Stimmungen, nach einer Verbindung der Gegenzschung in Übermittlung von Stimmungen, nach einer Verbindung der Gegenzsche, also nach selbständig bewahrter Sitte und nach verständig gelerntem relizgiösen Gedankengut verlangen läßt.

### Wider die heiligen Bäume 1, 29-31.

Eine andere Gefahr, die dem alles bestimmenden zentralen Derhältnis zu Gott droht, ist auch für Jesaia, wie für Amos und hosea der Naturdienst. Der Umgang mit der vegetativen Kraft der Göttin Natur, die Freude an "meiner Kirche, dem Wald" hat für eine Religion des sittlichen Willens, wie es die prophetische ist, auch heute noch ihre Bedenken. Führt zwar nur bei gemeinen oder gefühlig-sinnlichen Naturen dieser Kult in schwülen Sommernächten zur Nachahmung des Zeugungswerkes der Natur, so hat doch in jedem Fall dieser Kult wenig an sich, was den Willen stärkt, aber vieles, was ihn schwächen und entnerven kann. Ein Volk, das sich erhalten will, bedarf eines Kultus, der seinen sittlichen Willen kräftigt.

Jesaia weiß mit einem so geschickten Griffel zu zeichnen, daß man oft versucht ist, mehr Freude an der Zeichnung als Entrüstung über den Inhalt zu empfinden. Da er mit den Mitteln der Ironie und der Karikatur zu arbeiten weiß, wenn er allgemeine menschliche und besonders großstädtische Unsarten malt, so hat man im Unterricht oft seine Mühe, den ganzen Ernst der Sache nicht hinter der ästhetischen Freude zurücktreten zu lassen.

Das gilt zumal von der Stelle

#### Wider die vornehmen Frauen 3, 16-24.

Jesaia zeichnet ein anderes Bild als Amos 4,2—3. Wollen die Basanstühe Samariens Wein saufen auf Kosten der Armen, so sind die Damen Jerussalems gefallsüchtige Modenärrinnen. Herrschte dort eine gemeine Genußzsucht, so hier berechnete und raffinierte Koketterie. Ist es dort der niedrige Kultus des Fleisches, so hier der der ästhetischen Schauseite. Jene erniedrigen sich zu plump genießenden animalischen Wesen, diese gleichen mehr dem Pfau mit ihrer Gefallsucht. Beidemal aber ist es die Verleugnung der geistigen Persönlichkeit, worin die Sünde liegt. Der Wert des Menschen liegt in dem, was er in seiner Seele hat; sie suchen ihn im Leib. Machen jene Weiber ihn zum alles beherrschenden Genußwertzeug, so diese zu einem Gestell für Schmuck; beidemal ist die Bestimmung zur geistigen Persönlichkeit verleugnet. Diese sügen noch die Gier nach dem Mann hinzu. Sie wollen ihn fangen, um ihn zu genießen oder um über ihn zu triumphieren, und zwar auch vor den Augen der anderen Wettbewerberinnen. Dieser Beweggrund spielt eine große Rolle

bei denen, die auf den Männerfang ausgehen. So bekommen wir das Bild der oberfläcklichen eitlen Großstädterin, deren Leben aufgeht in Putz und Flirt. Sie sind es, die in den Sinn des leicht entzündlichen Mannes den ersten Funken wersen, weil er ihnen anmerkt, daß sie nur darauf warten, von ihm versührt zu werden, wenn sie das nicht geradezu selber tun. So tragen sie dazu bei, Seelenruhe, Gesundheit und Famissenfrieden zu zerstören, abgesehen noch von ihrer Verschwendung, die den Haushalt ruiniert. Darum kann man allgemein sagen: wie die Stellung, die die Frau in einer Zeit einnimmt, die Kulturhöhe dieser Zeit bezeichnet, so ist zugleich die ganze Lebenshaltung der Frau ein Gradmesser sür den inneren Stand und den Bestand eines Gemeinwesens. Das Bild, das Jesaia hier entwirft, paßt zu einer Zeit des Niederganges; solche Frauen wollen keine Kinder mehr groß ziehen, sie wollen nichts mehr arbeiten. sie sind nicht mehr die Hüterinnen gediegener Sitte und innerlicher Werte, und dann muß alles langsam der Auslösung entgegen gehen.

Welche Bedeutung hat die Stelle für uns? Wir haben natürlich keinen Einfluß auf die Damen und Dämchen, die es heute so machen wie jene Töchter Bions. Aber wir haben eine Aufgabe an denen, die bewußt oder unbewußt unter dem Einfluß des Geistes stehen, der sie beherrscht. Kann man nicht des öfteren, anstatt die lieben Frauen und frommen Damen mit Gefühlen gu erbauen, sie aufmerksam darauf machen, wie sie sich oft genug kleiden in einer Weise, die recht gemeinen Trieben entspringt und entspricht? man sie nicht bitten, die Seele von Jünglingen und Männern zu schonen, statt ohne es zu wissen, ihre Sinne zu verwirren? Oder man kann positiv von echter Schönheit sprechen, die der Cohn einer gesunden, froben und tüchtigen Cebensweise ist. Eine gute und frohe Seele im Bunde mit einer der Natur entsprechenden Lebensweise und mit gehöriger Arbeit schafft eine leibliche Schönheit, die keines Behanges bedarf. So kann man den Frauen in der Kirche, den Damen in einem Vortrag, den Dienstmädden in einem Marthaverein die Werte ordnen und die Ideale bilden. Oft bedarf es nur einen klaren Wortes dazu, oft freilich stemmt sich die Ungugänglichkeit der grau für Gründe mit unbegreiflicher Zähigkeit gegen jedes vernünftige Wort. Den Einfluß, den ein beliebter Pfarrer auf seine Konfirmandinnen hat, sollte er auch bagu aufbieten. um ihnen schon früh den Sinn für geistige und seelische Schönheit zu weden, damit sie nur ja nicht meinen, Christinnen müßten in Kleidern aus Sacklein= wand umherlaufen, wenn ihnen das übermäßige Schmudwerk nicht ansteht. Das Bedürfnis des Weibes nach Schmuck und Gefallen gilt es nicht asketisch ju unterdruden, sondern padagogisch höher zu leiten. Daß Pfarrfrauen und Pfarrerstöchter unter allen Umständen nicht eine solche Predigt durch ihr Beispiel Lugen strafen durfen, versteht sich von selbst. Gebildeten grauen ift heute sehr leicht der Zusammenhang zwischen Frauentüchtigkeit und Staats= und Volkswohlfahrt klar zu machen.

So dient unsere Stelle mannigsach dazu, das Urteil über Frauenideal und Frauenwert bilden zu helsen. Dies kann nicht anders lauten als so, wie es Jesus im Allgemeinen gesaßt hat: Ist nicht die Seele mehr denn der Leib? — Wenn man ganz besonderen Grund hätte, gegen Modesklaverei und Puhsucht vorzugehen, könnte man das Wort auch einmal zum Text und 1. Petrus 3 zur

Cektion nehmen; diese Anordnung hat sicher vor der umgekehrten manchen Vorzug. Sekundaner jauchzen, wenn man ihnen diese Stelle vorliest. Vielsleicht kann man die Stunde benutzen, um ein Wort der Warnung und Aufsklärung zu sagen, das sich nicht gegen Liebe und Mädchenverehrung, aber gegen jene Gimpeldummheit richtet, die so manchen jungen Mann einer gestalls und quälsüchtigen Carve ausliesert.

#### Wehe den Reichen 5, 8-24.

Neben das Bild der gefallsüchtigen Damen tritt das der gebildeten und besitzenden herren, der prafferischen herren. Es ist wieder eine Art von Augenblicksaufnahme, die ganz anders gewirkt haben muß als irgend ein allgemeines Gerede von Verschwendung und Genufsucht. Jesaia zeichnet seine Ceute, wie er sie in den Gaffen Jerusalems beobachtet haben wird. Wenn wir die einzelnen Züge zusammenstellen, dann ergibt sich uns folgendes Bild: Sie bereichern sich durch häuser= und Grundstücksspekulation, sie zechen bei lustiger Musik vom Morgen bis zum Abend, frivol und znnisch spotten sie über ihre angebliche Sünde und wigeln über das ihnen und der Stadt angekündigte Gericht Gottes; sie werten alle bestehenden Maßstäbe völlig ins Gegenteil um, sie nehmen das Geld für ihre heldentaten im Trinken von den Bestechungen her, für die sie Recht in Unrecht verkehren. — Diese Zuge ergeben ein uns wohlbekanntes Bild: die Genufsucht regiert alles, die Frivolität schafft alle hindernisse gur Seite, die von einer höheren Macht diesem Treiben in den Weg gestellt werden, die Aussaugung der Armen und die Bestechung liefern die Mittel, um diesem Treiben zu fronen. Es ist fin de siecle-Stimmung; diese unterscheidet sich von dem brutalen Genugleben durch die Reflexion, mit der sie sich recht= fertigt. Jenes kann noch etwas Natürliches haben, im besten Sall windet sich dieser Genuß sogar ein paar Weinranken um die Schläfe. hier aber ift alles darum so widerlich, weil das Antlit des Genießers durch seine alles zersetzende Reflexion allen Schimmer von natürlicher Fröhlichkeit verliert. Es herrscht eine Art von Mephistostimmung im Gegensat zu der Trinkherrlichkeit der Naturburschen in Auerbachs Keller. Offenbar fesselt den Propheten vor allem diese geistige Seite an der geistvollen Cumpengesellschaft. Weniger ihr Genugleben als die Art, wie sie es begründen und ermöglichen, ist der Gegenstand seiner Beachtung. Denn hier offenbart sich vollständiger sittlicher Derfall. Es ist die völlige Dekadence, der Tang auf dem Dulkan, von Menschen, die sich nichts daraus machen, ihr faules lüderliches Leben mit dem Spaß zu beschließen, daß sie zusehen, wie sie alle selber zum Teufel fahren. Gegen diesen zerfressenen nihilistischen Standpunkt ist das wildeste fröhlichste Burschenleben eine erquidende Erscheinung. Die vom Propheten gezeichnete Gesellschaft ist uns wohlbekannt; denn wir finden sie überall unter uns. Man kann sich nicht helfen: wenn man die einzelnen Züge zusammenstellt, fällt einem vor allem heutiges Judentum ein. Absichtlich sagen wir nicht: das heutige Judentum, sondern: heutiges Judentum. Offenbar tritt hier Jesaia als die bessere Seele des Judentums der ichlechtern entgegen, wie sie leider für den Blid vieler Christen die andere heutzutage völlig verdedt hat. In judischer Jugend, in judischen Jesaia.

96

Gesprächen, in jüdischen Zeitungen zumal macht sich dieser Geist eines Genußzlebens geltend, das sich sein geistiges Recht durch zersehende Kritik aller Werte, und seine Mittel durch alle Arten der Aussaugung und der krummen Wege verschafft. Leider sind unsere Deutschen sehr gelehrige Schüler dieser Lehrzmeister gewesen. Daher haben wir überall die Kennzeichen einer Korruption, die wir vor vierzig Jahren mit dem hinweis auf deutsche Treue und Tüchtigzeit für ausgeschlossen gehalten hätten. Immer steht im Mittelpunkt eines jeden Skandals das raffinierte Genußleben, und die anderen hier gezeichneten Dämonen leisten willsährig hilfe.

Die ernste Seite an der Sache ist vom Propheten gezeichnet worden. Dieses Verhalten der oberen Volksklassen führt zum Ruin. Vers 13: "Darum muß mein Volk in die Verbannung und weiß nicht wie". Er betrachtet also jenes Verhalten weniger unter dem persönlichen Gesichtspunkt, daß sich die einzelnen Ceute dabei um ihre Seele bringen, vielmehr sieht er es unter dem sozialen Gesichtspunkt an, daß es auflösend auf das Volksganze wirken muß. Die Geschichte des alten Rom, des Frankreich vor der Revolution bestätigt diese Erstenntnis. Darum haben wir allen Grund, im Dienst des Volkes, nicht nur in dem der einzelnen Seelen, dieses Treiben zu beachten und etwas gegen sein Umsichgreisen zu tun.

Dabei können wir weniger die vom Propheten so typisch gezeichneten Kreise selbst zum Gegenstand unserer Beeinflussung machen; denn diese schützen sich durch ihren frivolen Skeptizismus, der ihnen alle Werte dis auf das Pläsier weggespottet hat, vor jedem Wort des Pfaffen. Aber wir können einmal die von jenem Geist bedrohten Kreise schützen, und uns dann für Bestrebungen einsetzen, die umfassender Weise dem ganzen Unwesen zum Wohl des Volkes zu steuern suchen.

Das erste bedeutet den Kampf um die Seele der Jugend und um die Seele der einfachen Ceute, besonders des Dorfes. In dem Wert "helden" D. 22 liegt das ausgedrückt, was diese Menschen so gefährlich für jene anderen macht. Sie tun so erhaben über alle gewöhnlichen Sorgen: sie brauchen nichts ju schaffen, sie plagen sich mit keinem Bedenken, sie geben anscheinend so groß und frei als die herren des Lebens daber. Auch ihr Spott beweist ebenso ihre Freiheit; denn wer spottet, steht über den Dingen und nicht darunter, jedenfalls will er diese erhabene Stellung markieren. Mehr als der rohe und gedankenlose Naturburiche imponiert der blafierte Genügling, der mit überlegener spöttischer Miene seine offenen oder geheimen Wege geht. Zwar fühlt Gretchen mit dem unverdorbenen Instinkt des naiven Kindes das Widerliche in Mephifto heraus; aber Saust fällt ihm anheim, nachdem ihm alle Ideale zerronnen sind, und schlieglich fällt auch durch ihn Gretchen als ein Opfer des Bofen. Don hier versteht man alle ängstlichen Bemühungen, um Dorf und Jugend von der Berührung mit dieser sogenannten Kultur fern gu halten; aber tapferer und beffer ist es sicher, sie mit ihr bekannt zu machen, um sie davor zu schützen. Dabei kommt es sicher vor allem darauf an, ihr jeden Schimmer des Interessanten und Überlegenen zu nehmen. Dazu fann bloß der ehrliche Blid der Verachtung helfen, mit dem der Prophet von seinem festen Standpuntt, dem des Guten aus, auf sie hinabblidt; jener vermeintlichen Uber-

legenheit gegenüber, die sich über die philisterhafte Bravheit erhebt, gibt es wieder einen überlegenen Standpunkt, und zwar den einer in sich geschlof= fenen Perfonlichkeit, die Ehrfurcht vor dem Guten und Liebe gum Dolke hat, während alle positiven Gefühle, wie solche Ehrfurcht und die Liebe, jenem blasierten Geschlechte abhanden gekommen sind. Darum gilt es immer wieder, etwa im Anschluß an diese Stelle, also besonders an D. 20, in Jugendvereinen und in dörflichen Gemeindeblättern und Jusammenfünften zu betonen: 3war bekommt das Gute in jeder Zeit ein anderes Gewand, aber schlieklich ist und bleibt gut ein und dasselbe, nämlich den Trieben der Sinnlichkeit überlegen und den Gemeinschaften untergeordnet zu sein. Allem vermeintlichen herrentum gegenüber, das seine verborgenen Ketten unter dem Spott über sichtbare zu verbeden liebt, muß dieser driftliche Begriff von Dersonlichkeit berausgearbeitet werden. Dabei gilt es unermüdlich mit hilfe der Geschichte die Verbindungs= linie zu unterstreichen, die Jesaia von jenem Geist des Nibilismus aus nach dem Untergang des Volkes gieht. Unerbittlich gieht diesen die Gerstörung der sittlichen Grundbegriffe nach sich. Die Predigt wird sich auch auf unsere Stelle stützen können, wenn in ein Candstädtchen oder in ein Dorf mit dem Dampf der Geist der muden Zivilisation einzieht, die nichts anderes mehr kennt als den hier beschriebenen Weg von hastigem und unrechtmäßigem Gelderwerb zu den Stätten tollen und frechen Genusses. Jedenfalls sei Jesaia insofern ein Muster für solche Predigt, als er malt, statt zu schelten, als er einzelne Züge berausgreift, statt in rasch zusammengeholten und unschällichen Begriffen auf - "ei" und - "ung" zu schwelgen. Das Greifbare und Sichtbare allein kann hier helfen; nur muß es natürlich statt des roh-persönlich dargestellten einzelnen Salles das typisch gezeichnete Allgemeine sein, was der Predigt beides verleibt, Sarbe und weite Geltung. Genaue Kenntnis der Personen, der Mut der Wahrheit und die Gabe zu schildern, sichern dann einem solchen Wort langes Bedächtnis, weil es mit Widerhafen versehen ist; und den haß, den es ihm einträgt, fann der Prediger mit um so besserem Gewissen tragen, je mehr er von Rachsucht und verstedtem Neid frei, nur das Wohl des Ganzen und besonders das der Gefährdeten gesucht hat.

In aller Erziehung handelt es sich vornehmlich um die Bildung der rechten Ideale, mag diese nun instinktiv vor sich gehen oder mittels genauer Dorstellungen. Pfarrersarbeit ist nun zwiesach: einmal soll der Pfarrer selbst an dieser Idealbildung tätig sein, dann aber soll er Eltern und Führer der Gemeinde auf ihre Pflicht aufmerksam machen, an dieser Bildung rechter Ideale mitzuhelsen. Zu dieser zweiten Aufgabe gehört nicht nur der eigene gute Sesbenswandel und die kurze oder lange Standrede, sondern vor allem die geslegentliche Bemerkung. In ihr läßt sich am besten knapp, klar und mit Überzeugungskraft sagen, was einer selbst als höchstes zu schähen weiß. Zu solchen gelegentlichen Bemerkungen gibt das vorliegende Kapitel reichlich Anslaß. Mar kann mit ihnen das Urteil der Kinder und überhaupt der zu leitenz den Kreise über wichtige Fragen des Sebens gestalten; denn viel hängt das von ab, was die maßgebenden Kreise für Vorstellungen über das haben, was ein Held ist.

Umfassender ist eine andere Erziehungsweise. Sie wendet sich an die niebergall: pratt. Auslegung des A T. II.

Jesaia.

Öffentlickeit. Sie will entweder nur auf die öffentliche Meinung oder auf die Gesetzgebung einwirken. Denn es geht doch auf die Dauer mit dem Geist allein nicht, der Geist muß vielmehr wieder Gesetz werden. Zum Idealismus muß die Politik kommen, aber es muß auch mehr Idealismus in die Politik einkehren (Rade, Mehr Idealismus in der Politik, Jena 1911). Wir besprechen hinter einander die durch unsere Stelle in unser Gesichtsfeld gebrachten allegemeinen Bestrebungen.

Wer die äußere und innere Cage eines bedrückten Menschen oder einer im Elend sitzenden Familie verbessern will, wird immer wieder auf die Woh-nungsfrage und von ihr auf die Bodenfrage gewiesen. Und wer die Machenschaften der Bodenspekulation verfolgt, kommt zur Einsicht, daß sie, wie es auch hier Jesaia andeutet, zur Entleerung des Vaterlandes führen. Denn wer wagt es Kinder in die Welt zu setzen, wenn er nicht weiß, ob die Erde Platz genug für sie hat? Diese Frage anzusassen, ist die Aufgabe der großen christlicherziehlichen und christlichesozialen Vereinigungen, die dem Geist der Erziehung des Volkes hindernisse aus dem Weg räumen wollen. In dem kleinen Jerusalem hat des Propheten Stimme schon weit genug gereicht. Heute bedarf es einer großen Sammelstimme, um durchzudringen. Eine kurze Darstellung der Frage enthält die Schrift: Eine Caienpredigt über Wohltätigkeit von Albert von Schwerin (Soziale Zeitfragen) 1912. Berlin. Bodenresorm. In ihr wird auch auf Jesaia Bezug genommen.

Ebenso bedarf es der Organisation, um gründlich das alte Ideal des Trinkhelden zu überwinden. Die Rücksicht auf den Einzelnen und vor allem die hier geübte auf das Bestehen und Gedeihen des Volkes erfordert dringend eine nimmermüde, freilich aber auch eine sich vor dem Fluch des Komischen hütende Beeinflussung des allgemeinen Urteils. Wenn man bedenkt, wie ganz selbstverständlich in Bürger=, handwerker= und auch Beamtenkreisen die Umrechnung aller Cebenswerte in Bier und Wein oder die Umrahmung aller "gefühlsbetonten" Ereignisse mit diesen ist, dann sieht man, wie viel Arbeit noch getan werden muß, um diesen Bann zu brechen. Mehr Wahrheit und Solidität in das Ceben des Volkes zu bringen, ist auch eine wichtige Aufgabe der politischen Idealisten und der idealistischen Politik.

Die Apologetik hat genug getan, um zu beweisen, wie Religion und Theologie zu unterscheiden sind; es ist an der Zeit, daß sie sich mehr auf die Ethik wirft und zeigt, daß gut gut und böse böse ist und bleibt. Moralphilosophie muß viel eifriger getrieben werden. Diese wird sich nach zwei Punkten zu richten haben: einmal statt nach dem Willen der Person, nach dem Sinn und Wert der Persönlichkeit; dann statt nach dem Einzelwesen und seinen Wünschen, nach den Bedingungen für den Bestand einer Gemeinschaft.

Die Idealisten in der Politik müssen endlich die Kritik an der drohenden Bestechlichkeit nicht im Dienst der gerade herrschenden empirischen Autorität der Schadenfreude der Sozialdemokratie überlassen, sondern eine leider ganz und gar unbekannte "kritische Daterlandsliebe" (Rade) betätigen, die die Macht der Liebe statt der des Hasses hinter ihre Anschuldigungen sest. Wenn auch unsere Justiz noch ganz und gar geseit ist gegen eine durch Bestechungen erzielte Klassenjustiz, so ist sie doch einer unbewußten Klassenjustiz weithin aus-

geliefert. Diese besteht, wie Candrichter Candsberg in der Christl. Welt 1913 ausführt, in dem Einfluß, den die ganze Umwelt und Standeserziehung auf das Urteil des Richters ausübt. Daß auch eine solche unbewußte Klassenjustiz ein Volk in Verbitterung auseinanderreißt, statt daß ein neu aufgestiegener Stand langsam und geduldig dem Volksganzen eingegliedert werde, versteht sich von selbst.

#### Trunkene Priester und Propheten 28, 7-13.

Dieser Abschnitt ist ebenso interessant wie unbekannt. Religionsgeschicht= lich und religionspädagogisch ist er von Wert. Religionsgeschichtlich ist er es darum, weil er einen Wendepunkt im Begriff des Priesters darstellt. Gehört überall der Priester und die Feier zusammen, so gehört als drittes noch die Ekstase oder der Enthusiasmus dazu. In diesen Zuständen will man mit der Gottheit in unmittelbare Gemeinschaft treten. So kommt man über das Elend des irdischen Daseins hinweg in höhere Regionen. Auf diesem Bedürfnis beruht vielfach die Narkose, die zuerst in den erregten Zustand des Rausches, dann in den beruhigten der Betäubung führt. Dazu hilft, wie man frühzeitig gesehen hat, der Genuß gegorener Getrante. Darum spielen sie in manchen Kulten eine Rolle. Religion im unterdriftlichen Sinn und Alkohol gehören darin gu= sammen, daß sie eine Seligkeit im Rausch erstreben. - Als eine Spur von dieser Derbindung können wir die Schilderung unseres Kapitels auffassen. Dem Propheten ift das ein Gegenstand des Entsetzens, was den anderen Sestteilnehmern jedenfalls selbstverständlich war: trunkene Priester und Propheten. Seine Auffassung von Gott und Kultus ist viel nüchterner und viel ernster, denn er benkt gang und gar sittlich. Wir wurden es so ausdruden: Unsere Religion foll den Menschen zu einer Perfonlichkeit erheben, die immer und befonders, wenn sie im Gewand des Priesters stedt, Chrfurcht verlangt. Diese Chrfurcht aber ift unmöglich, wenn sich der Geist mit Wein und Bier erniedrigt. Dann fann der Mensch weder Chrfurcht begen noch Chrfurcht beanspruchen. Und noch eins. Religion soll mit der Wahrheit des Cebens in Verbindung bringen. Sie soll den Gläubigen die Dinge des Cebens sehen lehren, wie sie sind, um dann den erhebenden und befreienden Glang einer höheren Welt auf sie fallen gu lassen. An die Stelle dieses tiefsten religiosen Vorganges tritt dann oft der abgefürzte Weg des Rausches. Im Rausch verbirgt man sein Auge vor dem äußeren und inneren Jammer, der sonst in die Wahrheit Gottes führt, und verklärt sich Leben und Welt mit dem Gautelspiel trügerischer froher Bilder. So zerstört man den Sinn für Wahrhaftigkeit und für Gott.

haben sich damals Priester und Propheten in ihrer ekelhaften Weise gewehrt gegen die kritische Stimme des Propheten, so tun das ihre Nachsahren immer noch. Sie tun es mit Gründen und mit Dorwürsen: "Wen will der Erkenntnis lehren? Wem will er Offenbarungen deuten?" D.9. Das ist ja doch das Recht der heiligen Männer selbst. hinter den Gründen und hinter den Dorwürsen steckt oft genug der hauptgrund: Es schmeckt uns. Ecclesia poculans. Natürlich ist es nicht mehr so schlimm, wie es hier geschildert wird. Nur hin und wieder kommt bei den Feiern, die die damaligen Opfer ablösten,

den Nachfeiern der Amtshandlungen, etwas Unschönes vor, worüber dann oft genug die verständnisinnige Nachsicht der anderen Sestteilnehmer den Schleier der Vergebung breitet, froh, den berufsmäßigen Vertreter des Beiligen recht menschlich, was man so menschlich nennt, geschaut zu haben. Konnte Jesaia keine betrunkenen Priester mehr vertragen, so können wir heute keine angetrunkenen mehr dulden. Dielleicht kommt die Zeit, wo unser öffentliches Gewissen auch keine trinkenden mehr erträgt. Sicher wird der sich verfeinernde Geschmad zumal von Damen, immer mehr entsetzt vor dem heiligen Manne fliehen, der für Gesicht oder Geruch die Spur des Trinkens an sich trägt. Der fortschritt der Geistesgeschichte geht auch auf diesem Gebiet dahin, daß immer mehr alte Selbstverständlichkeiten von Menschen mit neuem Blid aufgelöst und neue Selbstverftanblich= feiten geschaffen werden. Diese Ceute sind immer Propheten. Wenn sie auch vieles bei dieser Arbeit erdulden muffen, so stehen sie doch im Dienst des Volkes. Jumal der Kampf gegen die Trinkerei der amtlichen und geistigen Sührer des Dolkes verdient die höchste Anerkennung; denn wie es hier Jesaia geschaut hat, ist dieses Caster vor allem imstande, die Volkstraft zu schwächen und "den Krieger mit der fremden Sprache" herbeizuziehen.

Es besteht eine Verwandtschaft zwischen der religionsgeschichtlichen Entswicklung und der Religionspädagogik: diese hat im Einzelnen den Fortschritt, den jene im Großen gemacht hat, weiterzuführen und alle im Unbewußten

stedenden Reste der früheren Stufen auszurotten.

# Totenklage über Jerusalem 1,21-26; Jahves Klage über die Großen in Jerusalem 3, 13-15; Wehe den ungerechten Richtern 10, 1-3.

Jesaia sucht in diesen Abschnitten unerschrocken die Wurzel des Übels in den oberen Ständen. Den Ältesten und Ministern wirft er Ausbeutung des Volkes, zumal der geringen Stände, vor, die Justiz beschuldigt er der Parteislichkeit in der Gesetzgebung zum Schaden der Witwen und Waisen, den ganzen Beamtenstand der Bestechlichkeit. Diese Sünden der oberen Stände müssen Goricht herbeisühren, und der Sturm ist schon unterwegs. Dieses Gericht wird eine Läuterung des Beamtenstandes mit sich bringen, sodaß er wieder werden wird, wie er am Ansang des Volkslebens gewesen ist.

Auf diesen beiden Pfeilern ruht heute noch jeder Staat: Gerechtigkeit und Unbestechlichkeit des Beamtentums. Das Verderben fängt da an, wo Klassenjustiz und Bestechlichkeit beginnen; schlimm wird es aber erst, wenn das öffentliche Gewissen nicht mehr darauf reagiert. Der Zusammenhang zwischen dem Wohl des Volkes und den höchsten sittlichen Grundsätzen macht sich dann langsam und unerbittlich geltend. Wenn wir solchen Zeiten entgegenzehen sollten, wie es mitunter schon den Anschein hat, so muß die Kirche als die Stimme des Volksgewissens die erste sein, die sich durch keinerlei Rücksichten abhalten lassen darf, ihre schärfste Kritik zu erheben. Meist pflegt dann immer die Sorge ihr den Mund zu schließen, es könnte die ohnedies schwanzkende Autorität der gegenwärtigen Machthaber, mit denen sie mannigsach verzbunden ist, noch mehr zu leiden haben. Dann muß aber der prophetische Geist, der immer noch neben dem priesterlichstaatlichen in ihr lebt, diese Rücksicht

auf die Autorität zum Schweigen bringen. Dann muß sich in dem beständigen Wechsel zwischen Kritik und Autorität, den die Geschichte der Kirche zeigt, die erste durchseken, indem sie ohne Schonung das Recht der Zukunft gegen die Dergangenheit, und die unerschütterliche Geltung der großen göttlichen Gebote ohne Rücksicht auf ihre guten Folgen zu vertreten hat. Diese kritische Daterlandsliebe ist ihre Pflicht, wenn die unkritische alle Sünden bemäntelt, weil die Kritik der Daterlandslosen den Herrschenden ihre Stellung erschwert. Nur muß sich dann diese Kritik der frommen Kreise vor jedem Anschein hüten, als wenn sie von Rachsucht geleitet würde oder schadenfroh auf die Erfüllung ihrer Doraussagen vom Verderben des Landes wartete. Nicht ihre Berechtigung soll sie erweisen, sondern das Heil des Landes und Gottes Ehre soll sie fördern.

Wenn nur innerhalb der Christengemeinde dann genügend starke Leute da sind, die es wissen und zu sagen wagen, daß "die Treppen von oben herunter geputt werden muffen". Uns fteben ja beute genug Organe für eine solche Kritik zur Verfügung, Parlament, Presse und Volksversammlung, und deren Stimme wird nicht überhört werden können. Diel schwerer ist es für den Einzelnen, in das Wespennest zu greifen, wenn es sich um Ceute in städtischen Ämtern handelt, die aus ihrem Amt ein Geschäft machen und ihre Kenntnis der Geschäftslage zu eigener Bereicherung migbrauchen. Solche Korruption ist sehr verbreitet; ihre Bekampfung bleibt meift ein Dorrecht der freiheitlich gerichteten Parteien, während die mit jenen Kreisen amtlich und gesellschaftlich verbundene Kirche schweigt. Nur firchliche Ehrenämter sollte man folden Leuten nicht überlaffen, ebenso wenig wie anderen Chrenmannern, die als Aussauger der Ceute bekannt sind, mag es sich um Großgrundbesiger oder um Sabritanten oder um hausbesitzer handeln. Die Solge davon ist nun aber, daß wir uns um so dornenvolle Dinge wie Wohnungs= und Jollgesetzgebung, befonders um Korn- und Sleischgölle zu fummern haben; denn in den Dolksvertretungen werden die Lebensbedingungen für unsere Gemeindegenossen geregelt. All unsere Leib- und Seelsorgerei besagt nichts gegen die gewaltige Wucht, mit der diese großen politischen Geschehnisse in ihr Leben eingreifen. Wir wollen alles mit Geift und mit Liebe regeln; aber für diese Gebiete gilt etwas gang anderes, nämlich Ordnung und Recht, in denen Geist und Liebe Gestalt gewinnen und durch die sie dann wieder erziehend auf die Masse zurudwirken können. Besonders für das Recht mussen wir uns viel mehr einsehen. Dielleicht haben wir eine gewisse Abneigung dagegen, weil zweimal unsere Religion sich den Sesseln der Derpfuschung durch den Geist des Gesetzes entrungen hat. Aber wir muffen unfern Blid barauf richten, besonders was die soziale Frage angeht. In ihr handelt es sich um das Recht, und zwar um den Ersan alten Rechtes durch neues, das den Derschiebungen in der Derteilung von Macht und Bildung gerechter wird. So heilig uns auch das formale Recht sein muß: wenn die Derhältnisse, die es aussprach, anders geworden find, ift seine Stunde gekommen. Und neue Zustände des Dolkslebens, wie die Jahl, die Bedeutung und die innere Kraft des Proletariats, rufen nach rechtlicher Eingliederung dieses Volksteiles in den sozialen Organismus: sozial ift immer das Eintreten gerade für den notleidenden Teil des Dolkslebens. Das ift die

Aufgabe für eine geistige Gemeinschaft, die durch keinerlei wirtschaftliche oder gesellschaftliche Beziehungen versührt sein sollte, dieses schöne Wort bloß als Deckmantel für eigensüchtige Bestrebungen gelten zu lassen. Ist der Sinn für die Gerechtigkeit als unbedingte Forderung nicht stark genug, um soziale Forderungen durchzusehen, dann sollte es wenigstens die Erinnerung an den Zussammenbruch Preußens vor hundert Jahren sein; denn an dem waren sicher ebenso die traurigen sozialen Derhältnisse schuld, wie nachher durch eine gerechtere Gesetzebung die Liebe des freien Mannes an den Herrscherthron und an das Daterland gebunden wurde. Hat damass Stein es verstanden, durch eine solche Gesetzebung die im Bürgertum schlafenden Kräfte für das Ganze nutzbar zu machen, so bedarf es nun einer Politik, die die ungeheuere Kraft des Proletariats, statt gegen den Staat, in seinem Dienste auszunutzen sucht.

#### Der Riß in der hohen Mauer 30, 9-14.

Wieder zeigt der Prophet den engen Zusammenhang zwischen dem dauernden Bestehen des Volkes und den Sorderungen des Gewissens auf, wenn er Ceute zeichnet, die sich vor der Wahrheit fürchten. Mundus vult decipi. Wie hinter der Lüge der mangelnde Mut steht, so steht auch hinter dem Wunsch belogen zu werden, die Seigheit. Anstatt den Gründen der Dinge nachzugehen und die Wurzel der Schäden auszureißen, dedt man den Schleier über die Bufunft, die unerbittlich die Folgen der Sünden der Vergangenheit bringen muß. herb klingt in diese Verlogenheit die Stimme der Wahrhaftigkeit hinein, die das ganze Gewebe von Seigheit und Schönfärberei aufdeckt. Natürlich sagen die Ceute nicht wirklich so, wie sie hier sprechen; aber wenn man sieht, wie sie sich jedem zuwenden, der ihnen nach dem Munde redet, so ist es, als ob sie so sagten. Dielleicht trifft der Prophet mit diesen Worten mehr die offiziellen Beschwichtigungsräte selbst, als das Dolf, das ihnen glaubt. Noch immer ist es nötig, diese törichte Gewohnheit der Regierungen als Ausfluß von Seigheit und Verführung zur Unwahrhaftigkeit und als Grund für allgemeines Mißtrauen zu kennzeichnen. Das ist das Derhängnis des Schwachen, daß er seine Stellung durch vermeintlich nötige Lügen auf die Dauer noch mehr schwächt, während sich der Starke unbedingte Offenheit erlauben kann und dadurch stärker wird, daß man ihm vertraut, wie man dem so starken und wahrhaftigen Bismark vertraute. Wieder wird es Aufgabe der Kirche sein, im wahren Dienst des Staates und in dem Gottes davor zu warnen, daß man beiden mit Lugen aufhilft; Gott bedarf unserer Lügen nicht. Wir denken uns den Zusammenbang zwischen Unwahrheit und Derderben, zwischen mangelndem Wirklichkeitssinn und Untergang weniger so, daß sich Gott für Lügen und Trügen rächt, als fo, daß fich an einem Gemeinwesen Schaden bemerkbar machen muffen, wenn eine der sittlichen Grundbedingungen seines Bestehens dahingefunken ift. Das prachtvolle Bild von dem Riß in der Mauer eignet sich vorzüglich für eine Bufpredigt in einer ähnlich verderbenschwangeren Zeit, in der die Unterwühlung und Aushöhlung des tragenden Grundes durch den mangelnden und unterdrückten Wirklichkeitssinn als eine Ursache für den Niedergang des Volkes hin= gestellt werden tann.

### Die Zufunft mit ihrem Verderben.

Wir gehen zu der zweiten Gruppe von Worten des Jesaia über: auf die Kritik der in Jerusalem herrschenden üblen Zustände folgt die Androhung des Tages Jahves, des Dies irae, des nahenden Zusammenbruches; auf das Präsens folgt das Suturum. Wie in der ersten Gruppe der Gedanke an den Zusammenbruch schon immer hineinspielte, so wird in dieser zweiten noch manscher Blick auf die Zustände fallen. Wir wollen die einzelnen Abschnitte besprechen und dabei besonders auf das ihnen Eigentümliche hinweisen, das das Bild vom Ganzen um einzelne Züge bereichert.

Wir prüfen die einzelnen Worte darauf hin, was sie zu antworten haben auf folgende Fragen über den Tag Jahves: Worin besteht er? Woher kommt er? Was bedeutet er?

#### Der Tag Jahres 2, 7-21.

Nach dieser großartigen Stelle besteht der Tag Jahves in einem surchtbaren Ereignis, ohne Zweisel in einem unglücklichen Krieg. Alles wird versheert und zerstört, die Menschen fliehen in die Felslöcher, eine blühende Kultur wird in kurzer Zeit vernichtet. Der Tag des Schreckens kommt von dem Übermut einer reich und stolz gewordenen Zeit. Reichtum und Tuzus herrschen im Tand, und die Herzen der Menschen hängen an den Gögenbildern, die sie sich selbst gemacht haben. Der Hochmut, der vor dem Fall kommt, verblendet ihren Sinn; quem deus perdere vult, prius dementat. Der Dies irae besdeutet das Strafgericht Gottes über diese übermütige Welt. Gerade das Hohe, das sich selbst noch mehr erhöht, reizt seinen Zorn; denn erhaben will er sein über alles, was menschlich groß ist.

Wir fragen wieder nicht danach, ob und wann diese Prophezeiungen eingetroffen sind, um unseren Glauben durch den Zusammenklang von Weis= fagung und Erfüllung zu stärken, sondern wir fragen, ob solches immer eintreten wird, wenn die bestimmten Bedingungen gegeben sind, um unserer gangen Geistesrichtung entsprechend das Leben des Volkes zu bessern und womöglich vor solchen schweren Geschicken zu bewahren. Dann werden wir darauf achten, daß hier der Gedanke der Hybris vorliegt, die dem Derderben vorauseilt. Ohne Zweifel kommt diesem Gedanken der Antike zumal auf dem Gebiet des Völkerlebens eine große Wahrheit zu. Ein Volk steigt auf, jung und tuchtig, es wird reich und ift vom Baum der Kultur, aber dann machen sich bald die bösen Solgen dieses Genusses geltend; es beginnt zu erschlaffen im Genuß und forglos zu werden im hochmut. Darum muß es wieder heruntersteigen entweder in einer jähen Katastrophe ober in langsamem Niedergang. Diese weltgeschichtliche Regel erfaßt der Prophet an seinem Dolf, wie er es pon seiner höhe herunter dem Abgrund zu taumeln sieht, aber er drückt sie seiner gläubigen Dentweise entsprechend, personalistisch aus: Gott widersteht dem hoffartigen. An dem Gebrauch dieser personalistischen Ausdrucksweise als der endgültigen Deutung dieser Jusammenhänge hindert uns die Einsicht in die innere Notwendigkeit diefer Entwicklung durchaus nicht. Wir werden uns diesen Ton des Dies irae merken müssen, um ihn als ein Motiv zur Umkehr zu gebrauchen, wo alse höheren versagen und alse niederen uns nicht genügen wollen, wo also der Gedanke an das Reich Gottes keinen Eindruck macht und die Furcht vor dem Zusammenbruch des Einzellebens vor dem Leichtsinn oder dem Zweisel zurückweicht. Jedenfalls ist der Abschnitt um seiner prachtvollen Sprache und um des wirksamen Kehrreims willen didaktisch vorzüglich brauche bar; die Gewalt der Liebe und die der Sprache des Propheten kann er, wenn er gut vorgelesen wird, eindrucksvoll zur Anschauung bringen; ebenso wird er liturgisch gut verwendbar sein, wenn man etwa Grund hat, an einem Candese bustag ernste Töne anzuschlagen.

#### Der Untergang der Vornehmen von Jerusalem 3, 1-9.

Das ist der tiefste Sinn dieses wieder prachtvoll anschaulichen Abschnittes: womit man sündigt, damit wird man gestraft. Die Ursache des Verfalles ist Anarchie und das Kennzeichen des Dies irae ist ebenfalls Anarchie. Wieder hat es der Prophet auf die Vornehmen, auf die Beamten abgesehen. oberen Zehntausend, die maggebenden Kreise, die Stügen von Thron und Altar, werden verantwortlich gemacht für das kommende Verderben. Die Strafe für das ganze Cand besteht darin, daß diese alle weggerafft werden. Dann werden sich noch ärgere Ceute an die Spige des Staates stellen. Es wird ein Regiment der Cumpen geben, denn kein anständiger Mensch mag sich der un= dankbaren Aufgabe unterziehen. So straft sich Anarchie mit Anarchie, Korruption mit Verderben. "Sie vollenden sich selbst das Böse" V.9. Wieder wird dieser Vorgang, in dem sich die innere Logik der Tatsachen gum Verderben des Volkes vollzieht, als Tat Gottes hingestellt, der in jenen Zuständen eine Auflehnung gegen seine Majestät erblickt und darum Sunde mit Sunde straft. - Das Bild der Revolution, das Jesaia hier entwirft, ist nicht nur plastisch, sondern auch klassisch. Auf das ancien regime, das leichtsinnig auf dem Dulkan tanzende Geschlecht, folgt die Schredensherrschaft des Pöbels. Darum ist eine Revolution wie die von 1789 nicht bloß eine Auflehnung gegen Gottes Autorität, sondern ein Beweis für die Macht Gottes selbst. Wir als deutsches Volk fonnen gewiß sein, daß sich unter ähnlichen Bedingungen ähnliche Ereignisse wiederholen würden. Soziale Ungerechtigkeit, Korruption in den herrschen= den Ständen, führen die Anarchie herbei. Sie geht in die herrschaft des Proletariats über, weil sich die herrschenden Stände als unfähig und unwürdig zur herrschaft bewiesen haben. Wir werden freilich sagen können, daß jest noch kein Grund vorliegt, folde Tone anzuschlagen.

#### Die Witwenstadt 3,15-4,1.

Diese wiederum so überaus plastische Stelle hebt einen wichtigen und allgemeinen gültigen Zug aus dem Bild des drohenden Verderbens heraus. Die Frauen haben am meisten unter dem Krieg zu leiden. Nicht nur werden ihre Männer auf dem Schlachtfeld bleiben, sondern sie werden auch unter der Roheit einer wilden Soldateska zu leiden haben. Wenn unser westlicher Nach-

barstaat nach einem Sieg über uns seine afrikanischen horden und seine Apachen über uns ergösse, würde vielleicht dieser Jug des Bildes eine surchtbare Bestätigung erhalten. Darüber hinaus ist kaum irgend eine Derwertung oder eine praktische Ausmünzung möglich, es sei denn, daß dieses Bild einen Beweggrund beim heranrücken schwerer Zeiten bildete, den Frauen ihre Aufgaben einzuschärfen; diese beginnen lang vor dem möglichen Eintritt der Katastrophe und haben die Bewahrung eines ernsthaften und tüchtigen Sinnes bei den Frauen selbst, bei ihren Männern und Söhnen zum Ziel.

#### Dom Weinberg 5, 1-7.

3war sind wir gewöhnt, dieses Gleichnis mit dem Blick auf das Reich Gottes anzusehen, wie uns seine Weiterführung durch Jesus gelehrt hat; aber wenn wir es genau betrachten, handelt es von dem Tag Jahres, der über das haus Israel, also über Volk und Staat kommen wird. Seine Grenzen werden den Seinden offen stehen und seine fluren werden verwüstet werden. Das kommt daher, daß statt des Rechtes, durch das ein Cand erhalten wird, Blutvergießen, und statt der Gerechtigkeit, die alle mit einander verknüpft, Ungerechtigkeit herrscht, die die Unterdrückten sich voll Wehgeschreis von jedem Interesse an dem Gangen abwenden läßt. Den Grundgedanken können wir wieder herausnehmen und auf unsere Lage anwenden. Wenn wir es nicht versuchen, durch gerechte Gesetzgebung und achtungsvolle Behandlung das sogenannte niedere Volk an das Wohl des Ganzen freiwillig zu binden, dann wird dieser wichtige Volksteil dem Ganzen verloren gehen. Dann wird es aber nicht ausbleiben, daß unsere Wehrkraft, die uns gegen unsere Nachbarn ichunt, erlahmt. Dann werden Seftungen und Sperrforts, Minen und Kuftenbefestigungen eines Tages feinen Schutz mehr bieten, weil sie von den geinden zerstört worden find. Dann könnte das Elend des dreifigjährigen Krieges wieder über uns fommen, denn alle schaffende Tätigkeit in Stadt und Cand würde dann lahmgelegt. Das wäre die Strafe für unser Vaterland, unser heiliges Vaterland, das doch so viele Zeichen des göttlichen Wohlgefallens in seiner Geschichte aufzuweisen hat. So bangen immer noch innere Kultur und außeres Geschick gusammen; wie ein Weinberg, der Herlinge bringt und darum umgerodet wird zu Weidetrift, so fällt ein innerlich durch soziale Ungerechtigkeit und Genufsucht geschwächtes Dolf fräftigeren Seinden gum Opfer.

# Bilder vom Tage Jahves 7, 12-25.

Hier erscheinen die Feinde als die Dollstrecker des Großen Gerichtes, das Gott über das Cand herbeiführt. Wir können es mit einem modernen poliztischen Begriff so ausdrücken: Das sittlich geschwächte Israel bildete ein Depressionsgebiet; in dieses mußten mit Naturnotwendigkeit die umliegenden Völker einzuströmen versuchen. Diese Naturnotwendigkeit bildet den Grund, warum der gläubige Blick des Frommen sagen kann: Gott rief den Fliegen und Bienen. Notwendigkeiten des inneren Geschehens kann immer noch der Blick des Frommen nur so erfassen, daß er Gott unmittelbar zum Ceiter des ganzen

Dorganges macht. Jumal tut er das, wenn es sich um die notwendigen Solgen eines widersittlichen Verhaltens handelt. — Ein englischer Staatsmann sprach vor Jahren von der großen Depressionslinie, die von Persien über die Türkei bis Marokko geht. In diese Gebiete müsse mit Notwendigkeit von allen Seiten her einströmen, was an kräftigen Völkern umherwohne. Das hat sich bestätigt. Wenn wir daran denken, daß diese Gebiete samt und sonders dem Islam angehören, dann wird uns der Zusammenhang zwischen äußerem Geschick und religiöser Beschaffenheit völlig klar. Damit ist natürlich nicht gesagt, daß nicht auch protestantische Völker solches Depressionsgebiet werden können. Dielleicht haben sie aber, wie Preußen 1813 gezeigt hat, mehr innere Ersneuerungskraft in sich selbst, als daß sie ganz dahinfallen könnten.

## Bei allem wandte sich sein Zorn nicht 9, 7-20; 5, 25-29.

Auch hier herrscht dieser Gedanke des Depressionsgebiets, in das ein jugend= frisches Volk mit schneidiger Kraft unwiderstehlich einruckt. Damit vollzieht es das Gericht Gottes über die Hybris. Prosig reden sie nur davon, daß sie ihre häuser umbauen und die haine umgestalten wollen, und zwar viel schöner, als sie waren. Man sieht geradezu die Renommisten, wie sie sich auf den Leib schlagen und beim Glas Wein mit lauter Stimme einer den anderen an großen Worten übertreffen wollen. Den hier erwähnten Bug von Großspurigkeit, alle kleinen und alten häuser niederzulegen und großartigere an die Stelle zu fegen, beobachten wir bei uns alle Tage — und zwar auf allerlei Gebieten. Gegen diese Kulturseligkeit richtet Gott seine Schläge mit seiner geballten Sauft, Erdbeben, Seinde und innere Revolution. Als alles nichts hilft, kommt das Derderben in der geschilderten Gestalt. Unpisch ist hier wieder der schon oft betonte Gedanke, daß in dem Eurus eines aufsteigenden Volkes schon der Keim des Niederganges liegt. Wie die Germanen über das römische, wie die Türken über das byzantinische Reich gekommen sind, so kann irgend ein naturwüchsiger Dolksstamm über unfer Sand hereinbrechen. Meift geht diese Bewegung vom Often nach dem Westen, aus dem Reich der Natur in das der Kultur oder der hnperkultur. Wenn es an der Zeit ist, solche Mahnungsrufe auszustoßen, dann wird unsere Stelle einen prachtvollen Text dazu hergeben. Den ein= drucksvollen Kehrreim kann man auch für andere Bufpredigten und überhaupt für Reden übernehmen, die einen besonders starten Eindruck machen sollen. Dasselbe gilt von dem furchtbar prächtigen Bild von der geballten Sauft; ein naiver Anthropomorphismus ist für den Redner, zumal den Volksredner unent= behrlich. Ein solches Bild behält sich vorzüglich, wie es auch gleich beim hören schon großen Eindruck macht. Dor allem aber drückt es eine Wahrheit aus, die durch eine blaffere Sorm, wie etwa das drohende Gericht Gottes, nicht weniger bildlich, aber eindrucksloser ausgedrückt wird.

# Jahve als Verschwörer 8, 11-15.

Ceicht läßt sich dieses Wort verallgemeinern und vergegenwärtigen. Das Volk ging den üblichen Weg, daß es einzelne Leute beschuldigte, als Verschwörer an seinem Verderben zu arbeiten. Gott sagt dem Propheten, daß das keine richtige Lösung der Frage nach der Ursache des Unheils sei. Er, Gott selbst,

ist der Verschwörer, der Stein des Anstoffes, die Salle, in der der Dogel gefangen wird. Wenn wir statt Derschwörer der "innere Seind" sagen und für Kriegszeiten "Derräter", dann haben wir erkannt, welches Verhalten heutzutage dem der Ceute von Jerusalem typisch entspricht. Man sucht immer die Gefahr in dem eigenen haus, aber nicht bei sich selbst, sondern bei den anderen Bewohnern des hauses. So ist es bei uns Brauch, dem inneren Seind, also der Sozialdemokratie, alles Verderben in die Schuhe zu schieben. Dabei vergift man, daß sie nur dem Sieber gleicht, das das Vorhandensein von Krantbeitsstoffen anzeigt, aber selbst ein Versuch des franken Körpers zur heilung ist, an dem er freilich selber mitunter zugrunde geht. Die Ursache aber von dem Verfall des Körpers liegt tiefer als in diesem Kennzeichen und Mittel zur Selbsthilfe: sie liegt in der Anstedung durch schädliche Keime. Übertragen auf unsere Verhältnisse hieße der Sinn des Wortes so: nicht der innere Seind ift der eigentliche Seind, sondern das ift Gott felbst, der eure Anstedung burch Säulnis= oder Giftkeime mit Krankheit und vielleicht mit Tod straft. Wer wagt es, einmal in einer Predigt so etwas Schriftgemäßes zu sagen?

### Dom Euphratstrom und Siloahrinnsal 8, 5-8.

hier ist in einem prachtvollen, wenn auch nicht leicht sofort fagbaren Bild wieder der Leitgedanke des Propheten ausgesprochen. Die Vernachlässi= gung der Quelle unter dem Berg Jion führt eine Überschwemmung durch die Wasser des Euphrat herbei, die Dernachlässigung der religiös-sittlichen Kräfte zieht die physische Gewalt des Seindes ins Land. Das ist der idealistische Standpunkt in der Politik, den wir unberirrt im Geist des Propheten zu vertreten haben. Die umgekehrte Probe darauf ist vor hundert Jahren gemacht worden: die Wiederentdedung der fanft fliegenden, also wenig eindrucksvollen Siloahquellen hat dazu beigetragen, die Macht des Feindes aus dem Cande zu treiben. Die Worte sind ein Tert für eine politische Predigt in Zeiten drohenden Untergangs. Wenn man jene religiös-sittlichen Kräfte nicht nur nennt, sondern im Einzelnen ausführt und beschreibt, und wenn man die Abhängigfeit des Dolksgeschickes von ihnen nicht nur behauptet, sondern geschichtlich beweist, dann dürfte man ichon hoffen, eine eindrucksvolle Predigt aus ihm ju gewinnen. Natürlich ist Dorsicht mit dem Bilde am Plat; zwar tann man feuer mit geuer, aber nicht Waffer mit Waffer eindämmen.

#### Samaria 28, 1 – 40.

Diese großartige Schauung des wie ein trunkener übernächtiger Silen seinem Untergang durch einen kraftvollen Recen entgegentaumelnden Samaria, diese eindrucksvolle Form mit dem Kehrreim, der das nahende Verderben und seine Ursache ins Ohr hinein hämmert, führt immer wieder den Zusammenhang zwischen Schwelgerei und Volksverderben an dem Caster des Weintrinkens durch. Wo die Enthaltsamkeitsbewegung einen religiös=nationalen Beweggrund braucht, wird sie hier einen solchen finden. Die ganze Lüge der Trinkerei, der offenbare Gegensat zwischen hochgefühl und nahendem Untergang, zwischen

108 Jesaia.

dem prächtigen Schmuck auf dem Haupt und dem Staub zu Füßen, in den bald die ganze Herrlichkeit hinabsinkt, das fette Tal, die Quelle des Luxus, und die mit Füßen zertretene Krone des welken Schmuckes, bringt einen ebenso großen Reiz hervor, wie der Zusammenhang zwischen dem Wein, der zuerst die Männer erschlägt, und dem Schwert des Recken, der dieses Werk wiederholt und vollendet. Die vom Wein erschlagenen Männer — dies Wort sollte man sich für die ganze Bewegung des Kampses gegen berauschende Getränke merken, zumal für diese Arbeit in heer und Flotte.

# Die Zukunft mit ihrem Heil.

Wir gehen zur dritten Gruppe der Sprüche des Propheten über. hatte die erste seine kritischen Aussprüche über sein Volk und dessen Sünden, hatte die zweite seine Worte über das kommende Gericht umfaßt, so sollen in der dritten seine hoffnungerweckenden Aussprüche zusammengestellt und behandelt werden. Dabei nehmen wir zuerst die Worte zusammen, die die nächste Zuskunft ins Auge kassen. In ihnen handelt es sich um die Überwindung oder um die Abwendung des angekündigten Gerichtes. Sie haben es also im Wesentslichen mit den äußeren Seinden und dem von ihnen drohenden Verderben zu kun. Unter diesen kann man wiederum zwei Arten unterscheiden. Einmal nämlich schein der Prophet ganz unbedingt Rettung und heil anzukündigen, und dann verkündigt er dasselbe unter der Bedingung, daß gewisse Norsaussetzungen eintreten, und zwar daß die Ursachen, die zum Verderben führten, weichen und Menschen auftreten, die neue Verhältnisse schaffen helsen.

Die erste unter diesen Untergruppen nötigt uns immer die größte Bewunderung ab, macht aber auch für eine praktische Derwertung die größte Schwierigkeit. Wir stehen hier einfach vor einem Unfastbaren. Die Größe des Propheten, und zwar nicht nur sein uns geheimnisvolles Schauen in die Zukunft oder sein Scharfblick, wenn man von diesem nichts wissen will, sondern por allem die siegreiche Größe seines Vertrauens und die Macht seiner Persönlichkeit, mit der er ihm Ausdruck verleiht, haben etwas Niederdrückendes an fich. Denn wir fühlen uns gang außerstande, dieses Verhalten zu begreifen und zu verteidigen, oder gar selbst etwas derartiges zu wagen, ohne lächerlich zu werden. Ferner ift es die Größe seiner Gesinnung selbst: für ihn gibt es nur Gott und sein Volk, und für ihn soll es nur geben ein Volk, das Gott geheiligt ift. Die Seinde erscheinen für ihn nur unter dem Gesichtspunkt, daß sie Gott dienen sollen, Israel zu Gott zurückzubringen oder im Dienst Gottes zu erhalten. Diese Beziehung aller Verhältnisse der äußeren Politik auf das eigene Dolk, wie es sich zu Gott verhält, macht diese gange Betätigung des Propheten religiös; denn religiös sein heißt, sich auf Gott und vor allem Gott auf sich beziehen. Wir muffen fürchten, eine folche höhe des religiösen Sinnes nicht aufzubringen. Wir sind mehr national als religiös gesinnt, wenn es sich um diese Fragen handelt. Wir wollen vielmehr die Nation mit der Religion als die Religion mit der Nation erhalten. Immerhin schadet es uns nichts, uns mit diesem Ideal einer gang und gar religiösen Politik bekannt zu machen; ist es doch überhaupt die Aufgabe der großen in unserer flassischen Geschichte gegebenen Ideale, uns vor weiterem Sinken zu bewahren und uns so hoch in die höhe zu heben, als es uns möglich ift. Wenigstens soll uns Jesaia davor bewahren, daß wir nicht in die Überschähung der Nation verfallen und ihr — koste es, was es wolle - die Religion zur Verfügung stellen, um die Nation zu erhalten. Das ist unbedingt das Korn Wahrheit am Ultramontanismus, daß er gemäß dem driftlichen Grundgedanken, das Reich Gottes sei das höchste Gut, die Nationen dem Reich Gottes, wie er es versteht, unterordnet; ebenso ist es die Grundgefahr des Protestantismus, daß feine Kirchen, dem Staate ausgeliefert, die Religion pflegen muffen, um den Staat zu erhalten, einerlei ob diese Art Religion wahr ist oder nicht wahr. einerlei ob sie von ihren Pflegern für wahr gehalten wird ober nicht. Der Mensch stedt gang und gar in der Art, wie er seine Werte als 3wecke und Mittel ordnet; also auf unserem Gebiet unterscheiden sich die Ceute, die für Religion und Nation zugleich etwas übrig haben, danach, ob sie die Religion mit der Nation oder ob sie die Nation mit der Religion fördern wollen oder ob sie irgendwie beide Zwecke zugleich verfolgen.

Das Wort vom Glauben 7, 2–9. Die Geburt des Messias und die Vernichtung der Nordstaaten 7, 10–16. Eilends=Beute=Rasch=Raub 8, 1–4. Mit uns ist Gott 8, 9–10.

Wir fragen nach der besonderen Lage Jerusalems und danach, was in ihr Allgemeines und Typisches liegt; dann fragen wir ebenso nach dem Besonderen in dem Verhalten des Propheten und nach dem Allgemeinen, das wir daraus erheben können. Die Lage ist bekannt: Samarien und Sprien verbinden sich, um Juda zum Anschluß an das große Bündnis gegen Affgrien zu zwingen. Der König Ahas trägt sich mit dem Gedanken, einen Bund mit Affgrien zu schließen. Wir können uns keine politische Lage denken, in der etwas Ähnliches für Deutschland eintreten könnte. Ober sollen wir sagen, daß das Bündnis mit dem früheren Seinde, dem katholischen Österreich ein Schutwall gegen zwei Seinde fein sollte und noch ift, die uns noch immer gemeinsam bedroben? Offen= bar verfagt auf dem stets wechselnden Seld der Politik trot scheinbarer Ahnlichkeiten die Analogie völlig. Wir muffen uns also damit begnügen, als das Allgemeine und Typische eine sehr gefährliche und verwickelte politische Lage festzustellen, die nicht nur große Ansprüche an militärische Machtmittel, sondern por allem an die Klugheit stellte, die mit dem Sinn für die Wirklichkeit und mit der Tapferkeit eins ist. — Was hat Jesaia in diese Lage hinein geraten? Junächst ist es uns wertvoll, daß er überhaupt etwas gesagt hat. Wir sind gemäß dem Wort von dem Untertanenverstand, unter dem nachwirkenden Drud der Gestali Bismards und aus einer beinahe tomischen, wenn auch mit noch so viel Kritik verbundenen Scheu vor der Diplomatie heraus, ziemlich gurudbaltend mit unserer Meinung auf dem Seld der äußeren Politik geworden. Freilich viele offenbare gehler und Schwächen haben dazu gedrängt, daß sich

das Volk darauf besinnt, es sei nicht der Diplomaten haut allein, sondern seine eigene, die hier zu Markt getragen wird. Jedenfalls sehlt es mitunter an der Stimme eines Idealismus, der tapser und besonnen bleibt, statt stets in glänzenden hoffnungen oder auch in ihnen entsprechenden Besürchtungen außer sich zu geraten. Wie Jesaia die Gerechtigkeit als eine idealistische Kraft in die innere Politik einführt, so sührt er auch in die noch viel schwierigere äußere Politik den Idealismus als eine Kraft ein. hier heißt dieser Idealismus: Vertrauen. Jesaia tut solches mit einer Einseitigkeit, die wiederum unsere materialistisch begründete Angst einschränken und die Schähung materieller Machtmittel wenigstens mit der der ideellen verbinden lehren kann. Es ist das wichtigste von diesen Mitteln das Vertrauen, und zwar das Vertrauen auf Gott, das eigene Recht und die eigene Kraft. Wir beginnen mit dem Wort 8, 9—10

#### Mit uns ist Gott

weil es als das allgemeinst gehaltene das leichteste ist.

Trop alles Pathos hat das Wort nichts Rhetorisches und Phrasenhaftes an Ob ein hochklingendes Wort eine Phrase ist oder nicht, hängt gang von dem Klang ab, mit dem es ausgesprochen wird, und dieser hängt wieder ab von der innersten Wahrhaftigkeit des Mannes, der es spricht. Oder es wird ein Wort im Ohr des hörers zu einer Phrase, wenn er Grund hat, dem Redner feine innere Wahrhaftigkeit zuzutrauen. Das wird niemand dem Jesaia gegen= über tun. Wer irgend ein ähnliches Wort sagen will, wird an sich das Gericht über seine ganze Person empfangen; er wird Eindruck machen, wenn man ihn als einen Mann kennen gelernt hat, der weiß, was er sagt, während er fast fomisch wirkt, wenn man ihn als einen fennt, der den seelischen Gefahren der zur Unwahrhaftigkeit verführenden Rhetorik nicht entgangen ist. Hier spricht Jesaia nicht schlicht, aber echt seine Gewisheit aus, daß sein Dolf nicht untergehen kann. Es ist der politisch gewandte Erwählungsgedanke. Die Gewißheit, daß das eigene Volk nicht untergehen darf und untergehen kann, wird leicht vermöge ihrer Bedeutung und Schwierigkeit bei tieferen Geistern religi= ose Formen annehmen. "Gott liebt noch das Volk der Deutschen", sagt Schleier= macher. Damit ist der Tatbestand religiös ausgedrückt, daß "unser" Volk bisher alle Nöte überstanden hat, daß es ein geschichtlich und sostematisch notwendiges Glied in der Völkergruppe bedeutet und vor allem, daß es eben darum der Welt noch etwas zu sagen und zu leisten hat. Diese Überzeugung hatte Jesaia von seinem Volk, und ohne diese innerste Überzeugung darf niemand dieses Wort in den Mund nehmen, mag diese auch mehr unklar als geschichtlich geflärt in ihm wohnen. Es geht nicht an, daß sich jemand sagt: halt, es scheint, daß wir verloren gehen; das einzige, was jest noch helfen kann, ist neues Selbst= vertrauen. Ein solches von oben her vorgespieltes und ansuggeriertes Selbstver= trauen hat den Erfolg aller solcher Regierungsweisheiten; denn es ist nicht aus der Wahrheit, und die Politik ist das Gebiet, wo sich Wahrheit und Un= wahrheit zwar sehr langsam, aber desto sicherer und eindrucksvoller mit ihren Solgen geltend machen. Es geht auch nicht an, daß jemand fagt, man muffe "Gott ist mit uns" sagen, weil es hier Jesaia gesagt hat. Weil damals in

dieser Cage Jesaia Vertrauen gepredigt hat, darum dürfen wir nicht etwa dog= matisch sagen: Gott ist mit uns. Jeremias hat die üblen Solgen dieser Bu= versicht bekämpft und hat gesagt: "Wider uns ist Gott". Und das war auch Gottes Wort, und es war auch mahr; alles zu seiner Zeit. Wenn Gottes Kraft als Jucht und Idealismus in den herzen ift, dann fann man fo fagen. Aller blinde und überstiegene Schreiglaube oder die dröhnende Kriegervereins= und Kaisersgeburtstagsweise: "Wenn je ein Seind" — ist hohl und höhlt aus. Kraft macht man zwar durch jenen Glauben start, wie er aus Kraft heraus kommt. Angst und Schwachheit aber blaft man nur ein wenig auf, ohne daß es etwas hilft. Zwischen hohlem nationalen Kraftprogentum und bleicher Angst führt Jesaia sicher hindurch. Er macht den Eindruck einer Persönlichkeit, weil er sich nicht imponieren läßt. So will er auch die anderen dazu bringen, daß fie sich nicht imponieren laffen. Wer sich imponieren läßt, gerät geradeso unter die Ereignisse und verliert den Kopf, wie der, der sich aufbläft, hoch über sie kommt, aber den Blid für sie verliert. Dieser sichere ruhige Blid und das kühne Gottvertrauen sind nicht zwei Eigenschaften, die sich blok nebeneinander finden, sondern jenes kommt von diesem her. Wer seinen Schwer= punkt in Gott hat, wird kein Phantast, weder was die gurcht noch die hoffnungs= seligkeit angeht, sondern es wird von diesen niederdrückenden und unfrei machen= den Affekten frei, sodaß er die Dinge sieht, wie sie sind. Das große prachtvolle Wort "Gott mit uns" wird immer dazu locken, diese Stelle in schweren Zeiten des staatlichen und firchlichen Cebens auszulegen. Dabei kommt es weniger auf eine schöne Abhandlung über die Surchtlosigkeit als auf die Vertreibung der Surcht an. Das gelingt, wenn sich der Prediger selbst furchtlos weiß oder sich der gurcht entwinden will. Es gelingt dagegen nicht, wenn einer sich mit viel Phantasie und Rhetorik in Courage hineinschreien will. Jede Pose ist fraftlos und wird durchschaut. Echtes Gefühl oder das Streben nach ihm spricht in einem unnachahmlichen Metallklang der Stimme und wedt Echo. Alle guten deutschen und driftlichen Geifter werden dann mit einem solchen Prediger fein, von Schleiermacher an, der dem gerschmetterten Preugen gugerufen hat, was wir fürchten sollen und was nicht, bis zu Bismark mit seinem ähnlich gemeinten Wort, daß wir Deutsche Gott fürchten und sonst nichts in der Welt.

#### Das Wort vom Glauben 7, 2-9.

Dieses bekannte Zusammentressen zwischen dem König und dem Propheten an dem Gerberteich bringt dramatisch zum Ausdruck, was Jesaia in dem eben behandelten Abschnitt gesordert hatte. Darin liegt der Vorzug, aber auch die Schwierigkeit des Abschnittes. Sein Vorzug ist eben diese dramatische Gestaltung, die Sorge und Gottvertrauen nicht begrifflich, sondern persönlich einander gegenübertreten läßt. Darum wird sich die Stelle vorzüglich zur unterrichtlichen und auch homiletischen Behandlung eignen; denn für beide hat immer die anschaulich dramatische Gestaltung den Vorrang vor der begrifflichen. Die Schwierigkeit liegt aber darin, daß hier der Prophet in einer bestimmten Cage ein bestimmtes Verhalten vom König sordert; angesichts der beiden nahenden heere soll er ruhig sein, denn beide werden in kurzer Zeit

Jesaia.

verschwinden. hier haben wir in der bestimmten Voraussage das irrationale Derhalten, das auch dem in der Regel zu fühn sein wird, der im Allgemeinen gur Surchtlosigkeit zu raten bereit ift. Welchen Anteil an dieser Voraussage einmal politischer Scharfblid und dann allgemeines Gottvertrauen gehabt haben, ist nicht auszumachen. Jedenfalls wurde sich so leicht keiner, der verantwortlich ist, dazu verstehen, in einer ähnlichen Cage ein so sicheres Urteil abzugeben, also etwa dieses, daß im nächsten Krieg Frankreich und Rugland unterliegen werden. Gottvertrauen darf niemals genaue Kenntnis der Dinge selbst ersegen wollen, so rhetorisch auch der überschwang der Sestworte wirken mag. Abgesehen von der Gefahr, verspottet zu werden, wenn die Sache anders fommt, beruht solches Verfahren einfach auf innerer Unwahrheit, nicht nur auf mangelndem Wirklichkeitssinn. Wir durfen auch nicht Ruftungen durch Gottvertrauen mit Berufung auf diese Stelle ersegen wollen. Trog aller großspurigen Worte über den Materialisten Abas und das Vertrauen auf Gottes un= sichtbare Macht hat doch kein Gottgläubiger gewagt, je eine Militärvorlage abzulehnen. All solche falschen Solgerungen aus unserer Stelle kommen von einer falschen Verallgemeinerung ber. So wie Jesaia dürfen wir nicht in jeder fritischen Cage verfahren, sondern nur dann, wenn uns tatsächlich gewiß geworden ist, daß die Seinde Sadelstumpfe sind. Das sind sie aber nicht schon darum, weil Jesaia die Sprer und Israeliten so genannt hat; auch bürfen wir nicht darum mutig sein, weil damals das Wort des Jesaia ein= getroffen ist.

Das Allgemeine unserer Stelle liegt nur in der Art, wie die Perfonlichkeiten geschildert sind. Es wird sicher sehr wirksam sein, wenn man im Unterricht oder in der Predigt darauf hinweist, wie nur scheinbar der König der Realist und der Prophet der Schwärmer ift. In Wirklichkeit gibt es eine Schwärmerei der Angst, wie es eine solche der Begeisterung gibt; denn beide Affekte haben einen starken Einfluß auf die Phantasie, die das geld der 3u= funft mit dusteren oder hellen Bildern füllt. Ebenso gibt es eine rufige Besonnenheit des Glaubens, wie es die Ruhe der Nüchternheit gibt. Was im vorigen Abschnitt gesagt wurde, gilt hier im besonderen: die Erlösung von dem niederdrückenden Affekt macht sebend, weil der Affekt immer blind für die Wirklichkeit macht. Solche Ceute werden dann zu Suhrern der Menschen, weil sie mit dem Glauben die gurcht und mit der gurcht die Blendung abgelegt haben. Dafür kann man das Derhalten des Apostels Paulus im Seesturm (Apostelgeschichte 27) vergleichen, auch Luther gegenüber den Bauernaufftanden oder Bismark gegenüber den äußeren Seinden. Das ist einmal ein greifbarer Erfolg des Glaubens, daß er ruhig und fühl macht, sodaß man keine Gespenster mehr sieht, sondern die Wirklichkeit.

In diesem Sinne behandelt Chrändorf (S. 88) die Geschichte. Ähnlich macht es Georg Mener (s. ebenda); nur daß er mehr Wert darauf legt, durch eine gute Darstellung der Geschichte die Kinder selbst die Größe des Propheten erleben zu lassen, als sie mit ihnen zu behandeln. Die Behandlung der Fragen sehlt natürlich nicht. Eine Predigt über den Abschnitt ist mir unbekannt. Welche Bereicherung unserer homiletischen Ziele ergäbe die Anbahnung der "Nüchternheit des Glaubens". Und welche anziehende und unvergeßliche Form bekäme die für alle Verhältnisse passende Mahnung "Glaubet ihr nicht, so bleibet ihr nicht", wenn sie einer Gemeinde gleichsam in einem Drama vor Augen träte! Die Mahnung gilt für alle Verhältnisse, wo es sich um Sicherung des Bestandes durch die seelische Macht des Zutrauens handelt; poslitischen und kirchlichen Feinden gegenüber, persönlichen Gegnern und Widerssachen, aber auch inneren Versuchungen und Ansechtungen gegenüber. Stets wird der durch Erinnerungen gekräftigte Glaube an die Macht Gottes das eigene Ziel und das eigene Recht den Widerstand verstärken, der immer, wenn auch noch so leise, vermöge des Gesetzes der psychologischen Reaktion in der Seele gegen seindliche Mächte erwacht. Am schlagenosten bleibt freilich die Analogie in schweren äußeren politischen Bedrängnissen, wenn man sich dabei vor Prophezeiungen hütet und auf die Erweckung gegründeten Vertrauens beschränkt.

Wenn Jesaia bei diesem Gang seinen Sohn "Rest-Kehrum" mitgenommen hat, so soll das etwas bedeuten, und zwar die bessere Zukunft, die aus einer Umwandlung des Volkes hervorgehen soll. So hat er die bessere Zukunft gleichsam an der Hand, als er zum König ging, um ihm Vertrauen zu erwecken. Diesen Zug dürsen wir sicher verwenden: wer auf eine starke Bewegung im Sinne der inneren Umwandlung des Volkes hindlicken kann, der darf Vertrauen zu erwecken suchen. Spricht Jesaia auch über diese Bedingung für die bessere Zukunft nicht, so hat er sie doch sinnbildlich zum Ausdruck gebracht. So versliert seine Sicherheit etwas von dem Eindruck des grundlosen Einfalles oder der unverständlichen Kühnheit.

Die Geburt des Messias 7, 10 - 16. Eilends-Beute-Rasch-Raub 8, 1 - 4.

Es empfiehlt sich, diese beiden Stellen zusammen zu behandeln. Einmal enthalten sie einen Ausdruck für die baldige Rettung in gang bestimmter form, ja in einer fast genauen Datierung. Dann ift die form dieser Weissagung beinahe dieselbe: der angekündigte Termin wird durch gewisse Einschnitte in der Entwicklung eines kleinen Kindes bestimmt; dieses ist das einemal ein solches des Propheten selbst, das andere Mal wird es als das eines jungen Weibes erwartet. An diesen beiden Geschichten ift uns gewiß die Erfüllung der Voraussage nicht ohne Wert: die Zerstörung der beiden Reiche und die Rettung ist eingetroffen. Noch mehr aber fesselt uns die Gestalt des Propheten selbst, der es wagen konnte, so bestimmt ein politisches Ereignis vorauszusagen. Wieder gilt für uns dies: hier an diesen Stellen ift gar nicht geweissagt über Cänder, die uns bange machen; auch geben sie uns nicht das Recht, ohne weiteres das Gleiche zu tun, weil es hier geschehen und dann eingetroffen ift. Angesichts der vielen nicht bestätigten Weissagungen sind uns die eingetroffenen völlig wertlos; mit Recht muß unsere Wahrhaftigkeit dagegen Derwahrung einlegen, daß man die einen betont und die anderen verschweigt. Darum ift für uns die zweite Stelle ohne jeden anderen als geschichtlichen und religionsspychologischen Wert. Die erste ist uns wertvoller, aber ihre Bedeutung liegt in ihrem fritiichen und polemischen Gehalt. Dieser erstreckt sich einmal auf das Angebot des Jesaia, dem König ein Zeichen zu verschaffen. Wenn es nur nicht die Angst

des Königs gewesen ware, die es ablehnte, so mußten wir zum König halten. Denn wir muffen dasselbe, mas er nur aus einem Gefühl inneren Drudes unterlassen hat, aus Glauben, also aus einem hochgefühl heraus, tun. Dabei folgen wir genau der Weisung Jesu, der solche Art, Zeichen gu fordern, einfach verbietet. "Die Zeichenforderung . . . scheint uns erzieherisch faum verwertbar, vielmehr gefährlich zu sein, da wir im Gegenteil zu der Anschauung Matth. 12, 39-41 (Predigt des Jona) und Luk. 16, 31 (Moses und die Propheten) hinzuleiten Mühe genug haben." (Thrändorf) — Das Zeichen selbst, also den Sohn der jungen Frau, mussen wir als ein "Zeichen" erkennen lehren: der Immanuel hat mit der Errettung selbst gar nichts zu tun, sowenig wie das Barometer mit dem Werden des Wetters: Immanuel ift ebenso wie das Barometer bloß Anzeichen, also Erkenntnisgrund, nicht Ursachegrund. Daran ändert auch die von f. Schmidt herbeigebrachte Götterspeise, Sahne und honig, nichts. Wie des Propheten eigener Sohn Eilends-Beute, Rasch-Raub selbst nicht Beute macht, sondern eine Gewähr für die Beute der Affgrer ift, so ist 3mma= nuel auch bloß ein Ausdruck für die Gewißheit des Propheten, daß Gott mit uns ist. Wir mussen einfach darauf verzichten, aus dieser Stelle irgend etwas für die messianische Erwartung herauszuschlagen. Noch nicht einmal auf die Jugend und die vaterländische hoffnung, die auf ihr ruht, dürfen wir dieses Wort vom Immanuel beziehen, denn ehe er Gut und Bose unterscheiden kann, foll ja die Rettung gang unabhängig von ihm eintreten. So wiffen wir gar nichts Allgemeines aus dieser Stelle zu holen, die für die ungeschichtliche Auffassung die große Bedeutung gehabt hat und auf Umwegen noch immer gewinnt, nicht Ausgangspunkt, aber Belegstelle für die Geburt des Messias aus der Jungfrau zu sein. Diefer Deutung der rein sinnbildlich gemeinten Jesaiaworte liegt aber dieselbe Auffassung zugrunde wie jenem Angebot des Propheten an den König selber: die Auffassung, daß das Göttliche sich in einem gang besonderen Ereignis des Naturlebens kund tun musse. Diese Auffassung kann man dualistisch oder supernaturalistisch nennen; denn sie findet Gott in bestimmten hervorgehobenen Bahnen des Naturgeschehens. Das ist die Voraussetzung der Mantik und der Zauberei; denn ihr liegt der Glaube zugrunde, daß Gott in ganz willkürliche besondere Verbindung mit gewissen auffallenden Naturereig= nissen treten könne und zu treten pflege. So könnte also nach Jesaia etwa eine blutrote Abendsonne die Rettung Israels bedeuten, ohne daß zwischen beiden Ereignissen ein Kausalzusammenhang besteht; der Erkenntniszusammen= hang zwischen ihnen beruht auf völliger Willfür des Deuters. So soll nach dem Dogma Gott nur in einem vaterlos geborenen Sohne wohnen können, weil das Besondere im Naturgeschehen die Doraussetzung für sein Erscheinen ift. - Gegen diese ganze Auffassung wendet sich eine andere, die das Göttliche fie drudt sich mit gutem Grunde neutrisch aus, weil es eine "Es=Religion" ist — die das Göttliche in allem Geschehen sieht, ohne daß ein Unterschied in seinem Werte gemacht wird. Wir dagegen sehen Gott in dem geistig-sittlichen Geschehen; denn wir finden in ihm nicht ein Wesen, sondern einen Willen. weil wir sozusagen eine "Er-Religion" haben. Don diesem Standpunkt aus können wir wie Jesus von Zeichen sprechen: Zeichen bestehen für diese Religion in starten religiös-sittlichen Gestalten und Taten, wie etwa in der Predigt

des Jonas oder in der von Moses und den Propheten (S. Cuc. 16). Don der Art, wie man sich zu ihr stellt, kann man ganz sichere Schlüsse auf die Zukunft ziehen: wer sie beachtet, besteht, wer sie verachtet, vergeht. Diese Schlüsse springen nicht von einem Punkt zum andern wie die Mantik, sondern sie gehen an der Kette der Zusammenhänge vorwärts. Hinter diesen Zusammen- hängen erscheint der Wille Gottes, der es so geordnet hat. Scheiden wir so aus dem Gebiet der Zukunstsberechnung diesen willkürlich natürlichen Zusammenhang aus, dann besteht er auch nicht mehr für den Glauben an den Zussammenhang zwischen Jesus und Gott. Dieser ist nicht physischer, sondern psychischer Art.

Solche Gedanken im Anschluß an unsere Stelle in einer oberen Schulklasse zu entwickeln, gäbe einen wertvollen Beitrag zu einer geschichtlich gegründeten Glaubenslehre und Apologetik. Mag man mit Chrändorf vorsichtig über die Stelle von der Jungfrauengeburt hinweggehen, wenn es sich um unreise Kinder oder um dogmatisch empfindliche Gemeinden handelt, so wird sich für reisere Schüler oder in anderen Gemeinden eine rein geschichtliche Analisse ohne große Polemik nicht umgehen lassen. Alle Rücksicht auf den Kleinzglauben der Gemeinde wird doch auf die Dauer die Preisgabe dieser Stelle an das rein geschichtliche Derständnis nicht zurückhalten können.

#### Der Gottesherd 29, 1-8; 31, 4-9.

Don den Stellen, in denen der Prophet seine unbedingte Zuversicht zur Rettung des Volkes ausspricht, haben für uns nur diese beiden noch einen Wert. Sie haben ihn darum, weil hier eine Begründung für diese hoffnung steht, die uns wichtig ist, wenn wir sie auch nicht teilen können. Weil der Berg Zion mit dem Tempel in Jerusalem ist, bleibt es verschont. Zwar wird es bedrängt mit Schanzen und Wagenburg und das von Jahre selbst wie von freisenden Bögeln, aber im Nu ist die Rettung da, der tosende Schwarm der Völker wie ein häflicher Traum der Nacht vergangen, Gott schützt sein Volk wie ein Leu. hat auch Jesaia aus uns gang unbegreiflichen Gründen mit seiner Weissagungen recht behalten, so sind wir weit entfernt davon, daraus die allgemeine "Cehre" zu ziehen, daß Gott die Seinen errettet oder daß der Prophet auch mit anderen Weissagungen Recht behalten muß, was zu beweisen war. Die Verstodung des Volkes, mit der Jeremia nach hundert Jahren zu kämpfen hatte, weist uns auf etwas ganz anderes hin, das als allgemeine Regel hier zu gewinnen ist. Das nationale Dogma ist verkehrt, sicher gefährlich. muß fein Dolf erhalten. Dieses nationale Dogma darf man höchstens dann perfündigen, wenn schwere Zeiten da sind, in denen sich ein Dolf emporraffen will, wie por hundert Jahren Sichte, Schleiermacher und Arnot das nationale Dogma verkündigt haben. Dann spornt es an. Aber wenn man es verkündigt, fobald schwere Zeiten im Angug find, dann erlebt man nicht nur häufig eine Enttäuschung, sondern man bewirkt auch eine Schwächung der Dolkskraft durch Leichtsinn; ebenso wie dieses Dogma in schweren Zeiten eine Stärkung durch Vertrauen und Glaube an das gute Ende bewirkt. Darum darf man es nur bedingt verkundigen. So kommt man am leichtesten durch die beiden Auf116 Jesaia.

gaben hindurch, einmal so viel Vertrauen zu bewahren, als nötig ist, und dann den Ceichtsinn zu vermeiden, der gefährlich ist. Aber was fragt die pathetische Sestrbetorik nach solchen Bedenken?

#### Bündnispolitif 20, 1-7; 30, 6-8; 31, 1-3.

Sehlte es nicht an Äußerungen des Propheten, die gleiches Zutrauen gur Rettung des Volkes verraten wie die seiner Sührer, so war er doch über die Artund den Grund der Rettung gang entgegengesetter Meinung als fie. Sie trieben eine umfassende Bundnispolitif; auf Ägnpten und Äthiopien hofften sie. Jesaia muß immer Zeuge von den Verhandlungen gewesen sein, die einen Dreibund zwischen Israel und Juda und jenen beiden Staaten zum Ziele hatten. Auch von dem Tribut hatte er Kenntnis, den Juda an Ägppten zu gahlen verpflichtet war. Wichtig ist für unsere Kenntnis des Propheten und für unsere eigene religiös= politische Stellung die Antwort auf die Frage, wie sich Jesaia zu dieser Bundnispolitik gestellt hat. Er hat sie abgelehnt. Zwei Gründe sind es, die ihn bestimmt haben. Einmal war es für ihn überhaupt ein Zeichen von Mangel an Gottvertrauen, sich statt auf Gott und seine hilfe auf Bundesgenossen, dazu noch auf heidnische zu stützen. Ägypten ist Mensch und ist nicht Gott (31, 3). Dann aber traut er den Verbündeten nicht; "Noch ist jeder zu Schanden geworden mit dem Volk, das nichts nütt, dem Volk, das keine hilfe bringt." Rahab, das vernichtete, 30,7, Ägypten und Äthiopien, werden dem König von Assur nicht troken, sondern er wird Gefangene von ihnen fortführen in dem jämmerlichen Zustand, in dem der Prophet drei Jahre lang umbergegangen ist. 20, 1-6.

So sind es religiöse und zugleich politische Gründe, die ihn zum Gegner der herrschenden Bündnispolitik machen. Sie widerstrebt seinem Glauben samt seiner Überzeugung, wie dem Volk wirklich geholsen werden kann, und er sieht jene Länder selbst — vielleicht eben aus diesem Glauben heraus — als unfähig zur hilse an. Wir können nicht sagen, daß er eine politische Stellung zu jenen Mächten eingenommen, also eine bestimmte auswärtige Politik getrieben hat; wir dürsen nur von seiner religiösen Stellung zur Dreibundpolitik der Regierung reden, die durch seine politische Einsichten unterstützt war oder sich in ihnen zum Ausdruck brachte.

Es ist noch nie von kirchlicher oder religiöser Seite eine Stimme gegen den Dreibund laut geworden, der Deutschlands stärkste politische Stellung nach außen bildet. Wir empfinden also nicht mehr wie der Prophet diese Bündnispolitik als eine Verlezung unseres Gottvertrauens. War für ihn die Wahl zwischen Gott und Ägnpten klar und selbstverskändlich, so können wir nicht sagen: entweder Österreich und Italien oder Gott. Vor hundert Jahren hat Gott Preußen das mit dem Wahlspruch "Gott mit uns" ins Seld zog, auch nicht errettet, ohne die hilfe von Österreich und Rußland und anderen Völkern Europas. Für unser religiöses Empfinden schließt sich politische hilfe und Gotteshilfe nicht aus, sondern ein. Wenn uns durch Bundesgenossen geholfen wird, dann hat uns eben Gott durch sie geholfen. Niemand erwartet, mag er auch im Privateleben noch so wundergläubig sein, daß Gott den Seind, weil es der Seind ist,

durch Erdbeben, Pest oder Feuer vom himmel hernieder zerstören und vernichten werde. Glückliche Ergebnisse dankbar auf Gott zurückzuführen, ist für uns religiöser als auf Wunderhilse zu warten. Demselben Gott gegenüber, von dem wir hilse erbitten, fühlen wir uns im Privatleben verantwortlich, daß wir unsere Pflicht tun, wie sie uns unsere Lebensausgabe uns selbst und die Nächstenliebe anderen gegenüber auferlegt. So erwarten wir auch, daß andere um Gotteswillen uns gegenüber ihre Pflicht tun, zumal die Leiter des Staatswesens, dem wir unser Gut und Leben anvertrauen. Darum werden wir nie diesen Gegensatz zwischen Gottvertrauen und Bündnispolitik an sich ausstellen können.

Ganz anders ist aber die Sache, wenn wir an gewisse Folgen der Bündnispolitik oder an die Beschaffenheit der Bundesgenossen selbst denken. Offensbar hat man in Jerusalem alles auf die Bündnispolitik gestellt, was man von hoffnungen in sich trug, und darum jede innere Resorm vernachlässigt. Darum lassen wir uns den Gegensat Gott oder Ägnpten und Gott oder unsere Dreibundgenossen gefallen, wenn um der Bundesgenossen und ihrer militärischen Macht willen die innere Erneuerung des Dolkslebens im Sinne Gottes versäumt oder gar abgewiesen würde. Wir können aber nicht sagen, daß sich dafür in unserer öffentlichen Meinung Beweise sinden lassen.

#### Der Bund mit dem Tod 28, 14. 15. 17b - 19. 21.

Beide Auffassungen dieses seltsamen Studes sind für uns mannigfach verwertbar. Einmal die Beziehung des Bundes mit Tod und hölle auf allerlei Zauber und Nekromantie; im Anschluß an sie kann man eine Predigt oder eine Bibelstunde halten über den Unwert aller abergläubischen Brauche, mit denen man sich gegen Krankheit, Verluft und Sterben versichern will. Dabin gehört das Amulettwesen, die stich- und schuftest machenden Sprüche und himmelsbriefe, die Dorsicht, die man den bofen Geistern gegenüber übt, daß fie etwa ein Kind in der Wiege nicht anfallen, die Angst vor der Taufe zweier Kinder in einem Taufwasser, die gurcht vor dem Ruf des Käuzchens u. s. w. Alles, was man auf diesem Gebiet glaubt oder tut, ist Bund mit dem Tod und der hölle. Es ist "Zaubern, Lugen oder Trugen". Unser Volk stedt noch voll davon, sein Gottvertrauen hängt oft an diesen Dingen. Das ganze Zauberwesen beruht aber auf Eug und Trug; dieser Bund mit dem Tod hilft gar nichts. Er wehrt das Verderben nicht ab. Man kann aber auch die andere Auffassung perwerten, nach der mit dem Tod und dem hades eine der großen politischen Mächte sei es Agnpten, sei es Affnrien selbst, gemeint ist. Jesaia bezeichnete sie dann proleptisch, also mit Namen, die sich erst nachher bewahrheiten. So bekommt er eine geradezu groteske Wirkung heraus, wenn er die Ceute selbst ihren Bundesgenoffen als Tod und Hölle, als Lug und Trug bezeichnen läßt. In diesem zweiten Sall haben wir eine Macht in Tod und hölle zu erkennen, die das Verderben abwenden soll, aber nicht abwenden tann, ja, die es felbst noch herbeiführt. Das gilt junächst von dem Gebiet, das der Prophet bier im Auge hat, dem politischen. Ein unwahrer Bund mit einem unserer politischen Seinde, die aus irgendwelchen ichnellen ober höfischen Erwägungen ber118 Jesaia.

aus geschlossen würde, ohne daß die Gemeinschaft der Ziele ihn erinnerlich recht= fertigte, ware ein solcher Bund. Wir können auch den Ultramontanismus da= 34 rechnen, mit dem meistens Regierungen hand in hand gehen, die ihre Autorität wanten fühlen und die darum bei den starten geistigen und politischen Kräften Roms hilfe suchen wollen. An einem Tag des Evangelischen Bundes fönnte man ausführen, wie das ein Bund mit dem Tod und der Bölle ist. Andere werden diesen Gedanken auf jede Verbindung mit der Sozialdemofratie beziehen. Man kann aber weit über das politische Gebiet hinausgehen, um ernste Mahnungen vor Selbstbetrug an diese eindrucksvolle, dustere Stelle zu knüpfen. Auch die enge Verbundenheit unserer ganzen gesellschaftlichen Gewohnheiten mit Bier, Wein und Branntwein ist ein solcher Bund mit dem Tod; er soll ihn abwehren, bringt ihn aber herbei. Serner, kann man nicht einen großen Teil unserer Zivilisation als einen Bund mit dem Tod ansehen, wenn man diesen Begriff dabin erweitern darf, daß wir Schutzwehren gegen den Tod errichten, um ihm möglichst wenig Menschenleben zu lassen? Man bunkt sich vielleicht sicher aufgrund von gesundheitlichen Magregeln vor einer Seuche; auf einmal schwingt sie ihre Geißel über ein Dorf, über eine Stadt, Morgen für Morgen, bei Tag und bei Nacht (D. 19). Oder ein Damm ist gebrochen, ein Erdbeben hat viele dahingerafft; immer kommt unter der guden= den Geißel des Todes unsere Sicherheit ins Wanken, mit der wir uns auf die feste Erde oder auf unsere Magregeln verlassen batten. Schrecken ist es dann Offenbarungen zu verstehen, D. 19c, also zu erkennen, daß das wirklich Gott ist. Denn Gottes vernichtendes Werk ist uns so gang unvereinbar mit seinem gangen Wesen. Tropdem bleibt es Gott, der es tut. - für alle schweren Unglücksfälle und zeiten liegen bier, wie man annehmen darf, bisher unausgeschöpfte Gedanken in eindrucksvollster Sorm.

# ha, frevelndes Volk! 1, 4-9. Ein Rest bekehrt sich 10, 20-26.

So groß uns auch Jesaia mit seinem unbedingten Vertrauen auf Gott vorkommen mag, er wird uns reflektierenden Geistern viel verständlicher, wenn er die Bedingungen angibt, die dieses Gottvertrauen rechtsertigen und die Rettung herbeiführen helfen. Dabei steht in erster Linie der Gedanke des Restes. der umkehrt. Er besagt: wenn auch das ganze Volk in Sünden steckt, die seinen Untergang herbeiführen muffen, so ist doch nicht alles verloren; denn es wird sich ein Rest herausstellen, ein Kreis von tüchtigen und gottgefälligen Ceuten, die die alte Kraft und die bessere Zukunft des Volkes in sich tragen. werden sich unter dem Eindrud der schweren Schicksalsschläge bekehren, also wirklich innerlich bessern und dann sittliche Kräfte entfalten, die gemäß allen Gefeken geschichtlich-sozialen Geschehens auf die Dauer gur Genesung des Gangen führen muffen. Der Rest soll also ein Anfang sein. Statt des quantitativen Gesichtspunktes bestimmt ihn der qualitative; aus der großen Volksmenge werden in der Krisis, die herannaht, die untüchtigen Ceute der Vernichtung anheim= gegeben, aber die tuchtigen bleiben, fo flein ihr häuflein immer fein mag. Auf diesem fleinen häuflein aber beruht wieder die hoffnung für das Gange. Der Weg geht also von dem Ganzen zu einem Teil, und von da aus wieder

zu dem Ganzen zurück. Die Rettung beruht für die Menge auf der besseren Güte, auf der Kraft der Wenigen und nicht auf der Jahl. hier ist also ein anderer Gottesbegriff im Spiel als in den vorigen Abschnitten: nicht der Gott, der ganz unverständlich kraft seiner unberechenbaren Macht hilft, sondern der Gott, der als sittliche Kraft in seinen Getreuen wirksam wird und so die Rettung anbahnt. Wir können nicht leugnen, daß uns dieser Begriff von Gott viel mehr zusagt als der andere. Auch scheint er mehr im Sinn der höchsten Gedanken beider Testamente zu sein: Gott, der nicht unmittelbar die Derhältnisse umzaubert, sondern der den Menschen seinen Willen sagt und auch einen neuen Sinn gibt, sodaß sie die Verhältnisse umgestalten können.

Den Wert dieses Gedankens für uns berauszustellen, dazu soll uns die methodische Behandlung der angegebenen Stellen helfen. Wo haben wir eine Analogie zu der Lage, für die Jesaia seinen Gedanken berechnet hat, und wo finden wir eine solche für den Gedanken vom Rest felbst? Offenbar handelt es sich stets um besonders bedrohte Lagen. In erster Linie ist es das Volk und das Daterland, aber dann jede Gemeinschaft, an der uns etwas liegt: die & Kirche, die Gemeinde, eine große Vereinigung, ein Verein, die Samilie. Immer fommen in diese Gemeinschaften Krisen, die durch innere Entwicklungen oder äußere Umstände veranlagt sind. Kommt die Krisis von innen, so rührt sie oft von einem Wachstum ber, das bloß durch die Rücksicht auf die Jahl, statt durch die auf die innere Zugehörigkeit bedingt war; oder es stellt sich die allgemein zu beobachtende Erscheinung der Polarität ein, also die Tatsache, daß in jeder Dereinigung mindestens zwei verschiedene Gruppen einander gegenüber ste= hen, von denen die eine den alten Geist der Überlieferung und Paragraphen, und die andere den des Fortschritts vertritt. Man ist auch vielleicht auf seinen Corbeeren oder auf den hefen eingeschlafen, natürliche Spannkraft der Teilnahme hat nachgelassen; und nun geht es bergab, wie es bergauf gegangen war. Gemäß dem engen Zusammenhang awischen dem, was wir sittlich nennen, und dem Bestand einer Gemeinschaft, tann man nun sicher ausrechnen, daß die Gemeinschaft zerfällt. In dieser Sage ist die Anrufung eines Restes die beste Rettung. Alle, die noch Sinn für die Sache haben, die gediegenen Elemente, muffen fich dann aufraffen und zusammentun. hat das Wort "Bekehrung" für uns einen Sinn bekommen, in dem eine gewisse Sorm die Umwandlung selbst verdedt, dann vermeider wir besser den Ausdruck oder erläutern ihn durch einfachere, wie "Reform" oder höchstens "Umtehr". Gemeint ist die Rücktehr zu gesunden Grundfaten, die die Gemeinschaft erhalten können, was stets die Bedeutung alles sog. Natürlichen oder Sittlichen im einfachen Sinn des Wortes ift. Dabei kommt immer genau das Gegenteil von dem in Betracht, was der Prophet als das Verderben für die Gemeinschaft bezeichnet hatte: Schwelgerei, Klassenjustig, Bucher, also die Eigenschaften der Kreise, die ihre Person mit ihrem Genuß und die dazu führenden Wege in den Dordergrund stellen. Darum wird der Reft in der Rudfehr zu einer einfachen Lebensweise seine besondere Aufgabe ju feben haben; benn mit ihr hört die Dersuchung gur Auswucherung und jur Ungerechtigkeit auf. Aber auch jede andere Art zu leben, die die Rudsicht auf den Anderen wenigstens fennt, tommt in Betracht. Es versteht sich

120 Jesaia.

von selbst, daß es nicht genügt, sie wie eine Entdeckung bloß zu verkündigen; benn die alte selbstsüchtige und genußsüchtige Art hat sich (durch lange Übung) so tiefe Gänge in dem seelischen Leben bereitet, daß sie aus diesen ihren Gleisen nur sehr schwer herauszubekommen ist. Dazu gehört schon eine ebenso lange

entgegengesette Gewöhnung und Ubung.

Alles dies gilt am ersten von der Gemeinschaft, auf die es Jesaia selbst bezogen batte. Dolf und Staat bedürfen nicht nur für einen idealistischen, sondern für jeden einsichtigen Bürger und Politiker der sittlichen Kräfte gu ihrer Erhaltung und zu der stets notwendigen Erneuerung. Am ersten läßt sich der Gedanke vom Rest heute auf die große Jung=Deutschland=Bewe= gung beziehen. Das ift wirklich ein Reft, der umkehrt. Im Gegensat zu einer Jugend, die ihre Kraft verjubelt und verhodt, gleichgültig dagegen, was sie dem Vaterland, außer dem Bier und Wein an vaterländischen Sesten, noch schuldig ist, pflegt jene immer wachsende Bewegung die Ausbildung des Kör= pers und des Willens, um dem Vaterland tuchtige Menschen gur Verfügung au stellen. Ein jugendlicher Idealismus ist erwacht, der mit altgermanischem Stol3 Eurus und Trägheit verachtet und die Geister zur Natur und zu den höchsten geistig idealen Kräften unseres Dolkslebens gurudkehren läßt. Der deutsche heimatboden wird nicht nur fleißig durchwandert, sondern auch mit neuer Liebe umfaßt; mit dieser Liebe aber giehen alle seelischen Kräfte wieder berbei, die in der heimat wurzeln. Mit der Erinnerung an die großen Zeiten por hundert Jahren, die ja auch recht ernst und ohne hohle Begeisterung ge= feiert werden kann, kehrt der Geist zu den größten Überlieferungen und zu den Quellen unseres vaterländischen Gefühles zurück. So kann durch Anknupfung an Natur und Geschichte eine neue deutsche Kultur im Keime entsteben und ein wichtiger Beitrag zur Gesundung des gangen Volkslebens geleistet werden. Dazu dient vor allem, daß der Genuß von Bier und Wein ausgeschlossen ober wenigstens beschränkt, und Kameradschaftlichkeit in einem weiten Kreise gepflegt wird. Mag auch in jenen Kreisen noch manche Kinderkrankheit den überlegenen Geistern Sächeln oder Bedenken erwecken, hier ist der Weg zur Gesundung und Wiedergeburt des Volkes gegeben, die dem Glauben des Propheten an die Macht der Umkehr auch nur eines Volksteiles entspricht. Geht uns praktisch der Kreis, der in Israel-Juda zum Rest wurde, gar nichts an. sondern nur die Regel, daß es so und bloß so Rettung gibt, so haben wir in diesem allgemeinen Gedanken des Propheten einen Beitrag gur Cofung besonderer Aufgaben unseres Volkslebens, der noch lange nicht genug verwertet worden ift. Wenn man als Pfarrer oder als redekundiger Bürger bei irgend einer festlichen Gelegenheit in Kreisen der eben genannten Bewegung gu sprechen hat, so wurde sicher die knappe Schilderung der dem Jesaia vorliegenden Volksnot und seines Dorschlages zur Rettung einen Ausgangspunkt für den allgemeinen und besonderen Preis der rettenden Kraft des sittlichen Idealismus geben, der sicher, trot des biblischen Ursprungs, allgemeiner Aufmerksamkeit sicher sein könnte. Denn daß in diefer Bibel topische Regeln allgemeinen Geschehens und Gesetze allgemeinen Cuns für Jahrhunderte aufgespeichert liegen, davon weiß ja kein Mensch etwas, weil man immer gewöhnt war, daß mit Bibelworten etwas bewiesen werden foll, was freilich des Beweisens sehr bedürftig war.

Sehr überraschen würde auch ein solcher Text bei irgend einer vaterländischen Gedenkfeier, wenn die als unvermeidlich hingenommene praktische Mahnung auf eine solche Regel gegründet und mit einem so prägnanten Wort wie der "Rest" verbunden würde. Dieser Rest, "die Gutgesinnten", bedürfte natürlich einer Beschreibung, die den Begriff ebenso vor einer verwaschenen Verallgemeinerung wie vor der Beschränkung auf eine bestimmte Partei, eine Richtung, eine Zeitung oder einen Kriegerverein bewahrte. Es gehören dazu alle, aber nur alle die, denen das herz warm wird beim Gedanken ans Vaterland, weil sie darin ein Gut sehen, das sie über ihr eigenes Wohl stellen; die darum auch zu Opfern nicht bloß an Geld, sondern auch an Gewohnheiten bereit sind.

Den rettenden Rest kann man in einem Dorf etwa finden in einem Raiff= eisenverein, in einem Gemeindeverein, in einer "Gemeinschaft" ober in einer gar nicht abgeschlossenen "unsichtbaren" Gemeinschaft von Leuten, die es treu meinen und die sich auch untereinander kennen. Jeder Pfarrer hat einen solchen Rest, bestünde er auch nur aus ein paar wackeren Weiblein und kleinen Ceuten. Oder es ist ein Blaukreuzverein, ein Erziehungsverein oder was es sonst noch auf diesem Boden gibt. hat man einen derartigen Rest, so erwächst die schwies rige Aufgabe, ihm soviel Selbstgefühl zu erhalten, als er braucht, um seine schwere Cage zu ertragen, die ihm Spott und Verlassenheit bereiten, und um sich selbst getreu das rettende Salz und das erleuchtende Licht zu bleiben; aber man darf dieses Selbstgefühl nicht so üppig ins Kraut schießen lassen, daß es ihn, den Reft, dazu verführt, sich für jene Entsagungen durch Eitelkeit und Stol3 schadlos zu halten und badurch die anderen por den Kopf zu stoffen, Da es in jedem solchen Rest derartige Ceute gibt, so bedarf der Rest selbst der= selben Pflege wie die ganze Gemeinschaft, nämlich einer Pflege, die stets seine schwächeren Glieder durch die stärkeren festigt und hält. Auf diesem Weg enden wir zulett bei dem, was in jedem Einzelnen selbst Rest, also das Gute ist, das erhalten und retten kann. Mag sich jemand auch zum Rest des Restes rechnen oder dazu gerechnet werden, auch er hat doch immer auf die Stelle seines Innern, da seine guten Dispositionen sind, einen leisen Druck auszuüben, daß sie seinem guten Willen gur Verfügung stehen, und er hat ebenso stets einen fleinen Widerstand den bofen Neigungen entgegenzusetzen, die ihn ins Ge= meine hinabziehen wollen. Aber dieser Rest vom Guten im Einzelnen ist wiederum der Anfang jum Guten; von da aus einen gangen Menschen und von dem aus ein ganges haus, und dann ein Dorf neugestalten, das ist eine Aufgabe und ein Ziel, wie es Pestalozzi an Gertrud aufgewiesen hat. So bedeutet also das Wort vom Rest mehr eine Anweisung zur rechten Arbeit als einer Tert. höchstens kann man mit diesem Wort, abgesehen von den oben erwähnten festlichen Gelegenheiten, einmal auffordern, dem Rest im Dorf oder im Derein beizutreten, wenn er sich flarer abhebt, oder auf den geistigen Bahnen einer solchen Gemeinschaft zu geben, wenn das nicht der Sall ift.

Als nähere Kennzeichen treten in der Stelle 10, 20—26 die Umkehr und das Vertrauen auf Gott hervor. Bedeutet jenes eine völlige Umwandlung in der Weise, die Güter und Ideale abzustusen, so dieses die seste Gehaltenheit des ganzen Wesens, aber besonders das starke Vertrauen, daß in geistigesittlichen Kräften und Wegen allein das Heil liegt. Die andere Stelle 1,4—9 bringt

Jefaia.

zum Ausdruck, daß auch in gang hoffnungslosen Lagen doch der Rest allein imstande ist, ein Volk vor dem Geschick der von Sodom und Gomorrha zu bewahren.

#### In Stillesein und Vertrauen liegt eure Kraft 30, 15 – 17.

Dem Rat, die Rettung auf schnellen Rossen zu suchen, setzt Jesaia diesen gang anderen Rat entgegen. Einem tieferen psnchologischen Nachdenken erscheint sein Rat nicht so parador, wie er zuerst klingen mag. In jeder Not neigt der Mensch, wie er von hause aus ist, entweder zu einer fieberhaften Geschäftigkeit oder zur Apathie. So verschieden der Anblick jedesmal ist, beidemal ist doch der Grund derselbe: der Mensch hat sich von der Gefahr und der Bedrüdung übermannen laffen. Das äußert fich bei aufgeregtem Temperament in der unruhigen Dielgeschäftigkeit, bei melancholischen und phlegmatischen Naturen in der Stumpfheit. Auf jede diefer beiden Weisen ift der Menfc verloren; wenigstens steht ihm beides nicht an. Denn es verlett immer die Würde des Menschen, wenn er passiv ist, statt aktiv zu sein. haben wir allein Ehrfurcht und Bewunderung übrig für den, der immer als herr der Lage "Ich" zu sagen fähig ist, so begen wir das entgegengesette Gefühl den Anderen gegenüber, die sich gedrückt unter eine gefährliche und schwierige Cage beugen. Diese Gedrücktheit, in der wir einen Menschen seben, der gum aufrechten Gang bestimmt ist, erwedt je nach dem Verhältnis, das zwischen seiner äußeren Lage und seinem inneren Verhalten besteht, Lächeln, Mitleid, Spott, Verachtung, oder andere derartige wenig schmeichelhafte Gefühle. Dagegen macht uns nichts mehr Eindruck als die ruhige Gehaltenheit eines Menschen, der vor der Gefahr oder in der Not den Kopf nicht verliert, sondern oben behält. Wir achten ihn, wie wir alles achten, was über seine Triebe herrscht, und alles verachten, was sich vom niederdrückenden oder niederziehenden Affekt beherrschen läßt. Wer den Affekten ein entschlossenes Ich entgegenstellt und damit über den Dingen steht, der erweckt den Eindruck, der höheren Ordnung des Lebens anzugehören, die dem Gesetz des psychologischen Zusammenhanges nicht untergeordnet ist. Ein solcher wird auch mit seiner Gefahr und Not in der Regel wirklich fertig. mindestens geht er als innerlicher Sieger daraus hervor. Eine solche haltung voller Ruhe ist humor, wenn es sich um weniger tief eingreifende Sälle handelt; humor ist ruhige Überlegenheit, ein Zeichen, daß der Mensch sich nicht unterkriegen und nicht imponieren läßt. Glaube ist gleichsam ein auf einen höheren, mächtigen und guten Willen bezogener humor, wie man auch humor "unpersönlichen" Glauben nennen könnte, also einen Glauben, der nicht eine Persönlickkeit voller Macht zum Gegenstand und halt hat. Glaube ist Vertrauen auf Gott, wie es Jesaia hier empfiehlt, das Vertrauen auf Gott, das sich dadurch rechtfertigt, daß es zum ruhigen Selbstvertrauen führt, das vor der Verschwendung der besten Kraft in der Aufregung schützt und das Auge für alle hilfsmittel und Wege offen erhält. So ist also das Stillesein und harren nicht in dem weichlichen Con aufzufassen, den eine bekannte Art von frommiafeit in die ichonften und ftartsten Bibelworte hineingubringen pflegt, um fie selbst zu entleeren und fräftigen Naturen zu verleiden. Wie die paradoren

Ratschläge Jesu in der Bergpredigt fordern diese Worte des Propheten die höchste Anspannung der Kraft statt eines weichlichen und matten Dahingleitenslassen. — Wird durch diese Worte das Selbstgefühl geregelt, in dem der Mensch die Einwirkung der äußeren Dinge aufnimmt, so will das Wort "Umkehr" das ganze tätige Verhalten umgestalten. Wir können nicht zweiseln, daß Jesaia hier eine Umgestaltung im Sinn seines ethischen Idealismus im Auge hat. Es handelt sich um die Schätzung der Güter und Ideale: Güte statt Bosheit, Gerechtigkeit statt Ungerechtigkeit, Zucht statt Schwelgerei. Wieder also ist es hier die Befreiung von knechtenden Affekten und Ceidenschaften, unter denen der Mensch zu leiden hat; er soll den Lüsten von innen und den Versuchungen von außen gegenüber sein Ich betätigen; darin liegt seine Würde und darin liegt die Möglichkeit der Rettung.

Die Verwendbarkeit dieser einzigartigen Worte erstreckt sich fehr weit: von der Gefahr, die dem Daterland droht, die hier der Prophet im Auge hat, bis zu der Anfechtung und Not im einzelnen Leben. Immer ist die innere herrschaft, die sich der Wille erringt, indem er sich unter Gott stellt, die Bedingung für den äußeren Sieg über die niederdrückende Cage. Und kommt es nicht zu diesem, so gibt es wenigstens einen Untergang, der die Würde nicht vermissen läßt, die dem Menschen und Christen allein das Recht gibt, sich über Dinge und Tiere zu erheben. Die Troftpredigt und die Vorlesung am Krankenbett wird die Tiefe dieser Worte immer dem Einzelnen für seinen Willen flar zu machen und nahezubringen haben; dazu gehört mehr als das Derständnis der einzelnen Wörter, dazu gehört, daß jemand gang und gar eingeht auf diesen fräftigen Ton vertrauenden Mutes und auf die hohe Schätzung menschlicher Seelenwurde, die in der ruhigen Gehaltenheit liegt. Beides ift in der Regel nur dann zu erreichen, wenn die Seele von haus aus zu solchem' Derhalten angelegt ist oder sich langsam daran gewöhnt hat, wenn auch unter viel Schmerzen und Enttäuschungen, in kleinen Gefahren und Nöten weder den Kopf noch den Mut zu verlieren. Dann ist sie auf dem Weg, eine Personlichkeit zu werden; denn wie sich eine solche überhaupt in der herrschaft über Dinge und Menschen, über Triebe und Lagen bewährt, so gang besonders in der herrschaft über niederdrückende Affekte und damit über die Lagen, aus benen diese erwachsen.

#### Wer glaubt, wird nicht zu schanden 28, 16-22.

Beide eben entwickelte Gedanken gewinnen hier eine ansprechende bildbafte Form: das Wort vom Glauben, das schöne Bild von dem Ecktein, und das Wort über die Umkehr, das Bild von der Meßschuur für das Recht und der Wage für die Gerechtigkeit. Sehr eindrucksvoll kann man mit diesem Text über den Ausbau einer zerstörten Gemeinschaft sprechen, ein Bild, das die im Text genannten Gegenstände, die der Baumeister nötig hat, prächtig ins Einzelne auszuführen ermöglichen. Große Gelegenheiten rufen immer nach solchen bildhaften Texten, weil sie am besten die Ausmerksamkeit sesseln, die Stimmung erheben und dem Gedächtnis zum Weitererzählen und Behalten die beste Hilfe leihen.

Wider den Hochmut der Assprer 10, 5-7. 13-16. 18 b.

hier eröffnet sich uns ein Blick in das Gemüt des Jesaia, und zwar in seine Naivität und in seinen Idealismus. Es war naiv von ihm zu meinen, daß die Affprer sich der Rolle fügten, die er ihnen anwies, Zuchtmeister seines ungetreuen Volkes zu sein, ohne ihre militärischen und politischen Wünsche zu befriedigen. Es mar Idealismus von ihm, zu glauben, daß Gott die Affprer senden werde, um sein Volk zu strafen; hier tritt die Überordnung der geistigen Werte über die politischen und nationalen gang klar zu Tage. Jesaia ist ein Gottesmann, der seine göttlichen Makstäbe auf das Leben seines Volkes anwendet, aber nicht ein Politiker, der mit Gott vor allem sein Volk retten will, so wie es gerade ist. Er ist ideal und ehern genug gesinnt, um den Einmarsch des Feindes als ein Mittel göttlicher Erziehung willkommen zu heißen. Wie so oft ist der Rudschlag zu beobachten, den der Blid auf die Wirklichkeit jedem Idealismus folgen läßt: es ist Enttäuschung und Jorn. Prachtvoll malt er das Verfahren des Vogelstellers Assur und das Verhalten der beraubten Vögel. Dann aber dect er als die Grundsünde Assurs den hochmut auf, der sich der göttlichen Mission nicht fügen will und der darum Derderben über das Volk der Seinde bringt. — Diese gange Stelle können wir uns nur schwer zu eigen machen. Wir besiken nicht jenen Idealismus, der uns offen wünschen läßt, daß über ein der Verrottung verfallenes Vaterland die Frangosen und die Ruffen kommen möchten; wir besitzen aber erst recht nicht jene Naivität, gu zu hoffen, daß sie brav wieder von dem paterländischen Boden verschwinden, wenn sie uns genug Leids angetan haben, um uns zur Umänderung zu bringen. Wir können höchstens im Licht dieses Abschnittes die Geschichte deuten. Wir denken natürlich an Napoleon I. Er war der Stock des Jornes Gottes, aber wie die Affprer unbewußt und ungewollt.

Denn er dachte nur an sich, wenn er die Fürsten vom Throne stieß und die Völker wie Eier sammelte. Darum kam auf seinen Hochmut sein Fall. Das ist gläubige Geschichtsphilosophie, daß Gott schließlich das Werkzeug vernichtet, wenn das Werkzeug nicht bloß ein solches war und sein wollke. Für die Deutung jeder ähnlichen Zeit in Vergangenheit und Zukunst sollke man die Stelle merken, sowohl für den Unterricht wie für die Predigt und besonders den Vortrag. V. 15 ließe sich auch ohne diese Beziehung auf die Geschichte behandeln. Ost haben wir Werkzeuge Gottes zu sein, im gewöhnlichen Berus, in Nebenämtern, als Verwandte und Freunde, und zwar um rücksichtslos zu säubern, zu straßen, zu bessern. Es ist ein Cob, das, wenn es verdient ist, auch an dem Grab eines verdienten Mannes ausgesprochen werden kann, es ist ein Cob, wenn wir dabei nur auf Gott sehen und uns mit entsagungsbereiter Rücksichslössteit dem Auftrag unterziehen, ohne Menschenfurcht und ohne Menschendienerei, nicht als Sklaven noch als Chrannen der Ceute, sondern im Dienst des barten Gottes.

Wunderbar ist sein Rat, groß seine Weisheit 28, 23-29.

Jesaia rechtfertigt seine andere Auffassung des Verhältnisses Gottes zu den Assnrern mit diesen schönen Bildern vom Candbau: wie sich der Bauer

sowohl bei der Saat wie auch bei der Ernte immer nach den Umständen und porliegenden Aufgaben richtet, statt immer dasselbe zu tun, so macht es auch Gott mit den Affprern: erst rief er sie und dann verstieß er sie. Das Allgemeine, das hierin liegt, ist klar: Gott geht nie einen bestimmten Weg gerade= durch, einerlei, was geschieht, sondern er richtet sich nach den Umständen und Aufgaben So hat er Napoleon gebraucht und dann verworfen, so hat er Israel gebraucht und dann verworfen, so hat er es mit jedem Dolt gemacht. so wird er es auch einmal mit unserem machen. Er muß nicht, wie wir wollen, er muß auch nicht, wie wir fürchten. So hat Jesaia hier einen sehr lebendigen Gottesbegriff zum Ausdruck gebracht: derselbe ist Gott in seinen Zielen und in seiner Gesinnung, veränderlich aber in der Wahl seiner Mittel und Wege, weil sich die Dinge verändern. Diesen Gedanken kann man einmal anwenden auf unser Einzelleben. Wir dürfen nicht meinen, das Derständnis des Menschenlebens unter dem Gesichtspunkt Gottes pedantisch so durchführen zu können, daß wir einen Gedanken, entweder den des segnenden Gottes oder den des strafenden Gottes zugrunde legen, ober daß wir meinen, Gott muffe uns auf ein Ziel hinleiten, das wir einmal als seine Absicht mit uns zu erkennen glaubten. Wir muffen vielmehr mit unserer Deutung den Cebensverlauf begleiten, wie er gerade kommt, also mit all seinem seltsamen Zickzack und seinem Auf und Ab. So behandelt Gott uns immer anders, sodaß wir oft ratlos werden, so behandelt er aber auch die Menschen um uns her. Nie gilt die Schablone, immer die Derschiedenheit. Bald bewahrt Gott vor Dersuchung durch schlechte Gesellschaft und vor einem Sturg von einem Wagen, bald läßt er es beides geschehen; bald gerät uns etwas, bald gerät es nicht, bald verlieren wir, bald gewinnen wir. So geht es merkwürdiger Weise den Anderen auch, wenn wir nur unbefangen in ihr Ceben hinüberschauen wollen. Immer muffen wir mit unferem Gottesglauben dem Ceben, wie es uns und anderen "gemacht" wird, wie mit einem Singer gleichsam nachfahren, dessen gewiß, daß uns jenes Auf und Ab, jenes hin und her, gerade weil es so unruhig machen könnte, fest und geschlossen machen foll, weil wir darüber erhoben werden muffen, um nicht heruntergezogen zu werden. Das gibt Gedanken für eine Snlvesterpredigt oder für eine Predigt, wie sie die Ceute so nötig haben, die ihnen ihr Ceben gu verstehen und zu bewältigen hilft. Die Angst vor dem "menschenähnlichen" Gott tritt gurud, wenn es sich um diese Lebensbewältigung durch den Glauben an einen starten Willen handelt, eine Aufgabe, die praktisch und erfolgreich taum anders als so gelöst werden fann.

### Das kommende Heil.

Der Zionsberg höher denn alle Berge 2, 2-4. Die Cäuterung 4, 2-6. Das Kind auf dem Chron 9, 1-6. Das goldene Zeitalter 11, 1-9.

Um diese Abschnitte weder dogmatisch noch antidogmatisch befangen, sondern um sie möglichst undogmatisch geschichtlich aufzusassen, versuchen wir eine sachliche Zusammenstellung der einzelnen Züge, die der Prophet zu dem glän126 Desaia.

zenden Zufunftsbild vereinigt. Wenn wir davon ausgehen, daß diese Worte in bestimmten Zuständen des Druckes und der Not gesprochen und niedergeschrieben sind, so werden wir die Zustände in den Vordergrund stellen durfen, auf die er für die Jukunft hofft. Als ein solcher Idealzustand kommt vor allem der Friede, der ewige Friede in Betracht 2, 4 b, 9, 3-4 und 6. Dazu gesellt sich innerer Friede und inneres Glud im Cande 4, 2, 11, 6-8. Damit verbunden erscheint der Buftand, in dem Recht und Gerechtigkeit herrschen und die sitt= liche Vollendung erreicht ist 4,3-4, 11,9. Jahre wird dann in der Stadt wohnen bei Tag und bei Nacht 4,5-6. Jerusalem wird dann wieder der Sit des Königreichs Davids 9,6 b und zugleich Mittelpunkt der Welt, und zwar Bielpunkt für die Wallfahrt der Bölker und Ausgangspunkt für die Weisungen Gottes 2, 2-4. - Das soll geschehen durch Einen, der jest noch ein Kind ist, bald aber auf den Thron kommen wird 9,5. Aus dem haus Davids wird er sein 11, 1, der Geist der Weisheit und des gerechten Gerichts wird auf ihm ruhen, soziale hilfe wird er bringen und als Friedefürst und Dater seines Dolkes in Ewigkeit herrichen.

Man kann den Unterschied der Zeiten daran ermessen, daß man sich früher vor allem an die zweite hälfte dieser Aussagen gehalten hat, die die Person des heilbringers betreffen. Diese Zukunftserwartungen in der Person Jesu erfüllt zu sehen, war die hauptaufgabe. Dabei handelt es sich um den Beweis, daß Jesus darum der Erfüller und Gottessohn sein mußte, weil er porausgesagt worden war. Denn diese Übereinstimmung zwischen Weissagung und Erfüllung erschien zu wunderbar, um etwas Geringeres als den Beweis für Jesu Gottessohnschaft zu bedeuten. Denn man wollte und man will immer beweisen. Und zwar will man Prädikate beweisen, die Jesus betreffen. Da= bei fragt man nicht nach der hauptsache: ob denn wirklich die Zustände, die hier in Verbindung mit Jesus erwartet werden, auch eingetreten sind. Man hat gemäß dem gangen Grundzug der älteren dogmatischen Religion nur das eine Ziel, die beweisende Linie von Jesus nach diesen Weissagungen oder vielmehr von diesen nach Jesus hin zu ziehen. Das hängt mit folgender Wand= lung der Auffassung des Christentums zusammen. Man kann sagen, daß es in allen drei Zeiten gefaßt worden ift: im Suturum, im Prafeng und im Perfektum. Das Suturum bezeichnet eine fehr lebhafte gespannte Stimmung als herrschendes Kennzeichen der Religion, das Prafenz eine praktisch ruhige haltung, und das Perfektum die im Gangen matte Verehrung der Dergangen= heit. Daß die Cettere das Zeichen der herrschenden Orthodoxie ift, ift ohne weiteres flar. Die Anerkennung einer bestimmten Auffassung des grundlegen= den geschichtlichen Verlaufs wird zur hauptsache in der Gegenwart, wofür dann das heil der Zukunft gewährt wird.

Diel besser werden wir dem Sinn unserer Stellen gerecht, wenn wir den hauptnachdruck statt auf die persönlichen Dinge auf die Zustände legen. Bessere Zustände werden für die Zukunft erhofft. Das stimmt zu unserer grundelegenden Aufschsung der Religion, daß es sich in ihr um die Verwirklichung von Idealen und um das Kommen von hohen Werten und Gütern handelt. Wenigstens die Unser-Vater-Religion Jesu stellt diese erhofften Güter in den Vordergrund, während das Apostolikum scheinbar den ganzen Nachdruck auf

die Verehrung der Vergangenheit legt; auch nur scheinbar tut es dies; denn die Hauptsache bringt es im dritten Artikel, während die beiden ersten bloß die Voraussehungen zu diesen erhofften und zum Teil schon erworbenen Gütern und Schähen sind. Darum werden wir ebenso die persönlichen Züge an unseren Stellen in die zweite Reihe zurücktreten lassen, wie sonst allgemein diese zuskünstigen Zustände nebenher abgemacht werden.

Saffen wir die Güter, die erhofft werden, naher ins Auge, fo find es folche, die es mit dem nationalen und dem sozialen Leben zu tun haben. Dazu treten als wichtigste die sittlichen und religiösen Werte, die Vollendung der Sittlichkeit und das Wohnen Gottes unter den Menschen. Wie verhalten sich diese Güter zu den in dem Unser-Dater-Gebet, der Magna Charta driftlicher Werte zusammengestellten Anliegen der Kinder des Vaters von Jesus Christus? Das Unfer=Vater hat auch die herrschaft Gottes als Ziel aller Wünsche im Auge, ebenso wie auch die Uberwindung des Bosen in jeder Gestalt. Aber es beschränkt sich auf die allgemein religiösen und sittlichen Zuge: mag es vielleicht auch den Frieden nach außen und nach innen einschließen, so steht doch gar nichts davon da. Ohne Zweifel ist es auch viel bescheidener in Bezug auf den Genuß äußerer Güter und Genuffe. Jesaia hat demgegenüber viel praktischere Ziele: er will neben jenen großen idealen Gutern noch greifbarere und praktischere: Frieden und Wohlstand. Er hat ein gang besonderes Bild vor Augen, das goldene Zeitalter. Die Rede von einem solchen ist der Ausdruck für die Ungufriedenheit mit der Gegenwart. Ift dieser Pessimismus grundfählicher Art, dann wird das goldene Zeitalter an den Anfang verlegt und erscheint unwiederbringlich dahin. Sonst aber erscheint die trübe Gegenwart als hintergrund für das goldene Zeitalter, das noch erwartet wird. Natür= lich gehört Jesaia zu den Optimisten, die noch etwas Großes zu erhoffen und zu erstreben haben.

Was sagen wir zu diesem Ideal einer neuen Ordnung der politischen und sozialen Derhältnisse der Menschheit aufgrund einer religiös-sittlichen Erneuerung, die ein held Gottes bringen soll? Wir haben uns dabei mit verschiedenen Auffassungen und Idealen auseinanderzusetzen. Einmal mit dem Iielzustand der ewigen Seligkeit, mit dem Chiliasmus und mit dem Ideals zustand der Sozialdemokratie, endlich mit den wirklichen Juständen der gegenswärtigen Ordnung.

Das Ziel jenseitiger Seligkeit und das einer goldenen Zeit in diesem Ceben, gemeinsame Ausdrücke für den tiefen Trieb nach Vollkommenheit und Glück, widersprechen sich offenbar, wenn jenes als ein dauernder Zustand des Genusses für den Einzelnen nach dem ganz unverbesserlichen Erdenleben, und wenn dieser herrliche Glückszustand auf Erden als letztes und höchstes Ziel ins Auge gefaßt wird. Ohne Zweisel haben sich beide Idealzustände so lange im Wege gestanden, wie das jenseitige Leben der Seligkeit in der üblichen Weise als Entschädigung für irdischen Mangel und wie die Zukunstsherrlichseit als greisbarerer Ersat für jene erstrebt wurde. Noch immer wollen sich die Gesdanken über beide schwer zusammenbiegen lassen; dem Christen erscheint oft das diesseitige Glück ebenso unmöglich, wie eine Beeinträchtigung seiner Hossenung auf Seligkeit und Ewigkeit; dem Weltmenschen die Seligkeit als schlaue

Abfindung für die selbstfüchtig vorenthaltenen Guter diefer Erde. - Aber ein Derhältnis gegenseitigen Ersates ist nicht das einzig mögliche zwischen beiden Zuständen. Sie können sich gegenseitig nicht nur zusammenbringen lassen, sondern auch einander erfordern. Nur muß der Endzustand ebenso gang und gar ethisch gedacht werden, wie das diesseitige Glück mit sittlichen Kräften als seine Bedingung und als ihr Ergebnis in Derbindung gesetht wird. Dann ergeben sich manche Linien, die beide ungefünstelt verbinden. Buerft erscheint die Überwelt als ein Ausgangspunkt für starke Motive, an dem nahenden Reich der Vollkommenheit mitzuarbeiten. Denn der Glaube an das ewige Ziel webt um das haupt jedes Menschen den Schein der Berufung gur Ewigkeit, steigert also die Achtung vor dem Leben eines jeden Menschen. Auch erhöht er die Ideale des Cebens: sie liegen nicht mehr im Geldverdienen und Genießen, sondern im seeli= schen Leben, das alles Leben nach den niederen Trieben übertrifft. "Der Jenseits= glaube ist das Schwungrad für die soziale Arbeit" sagt Rittelmener auf dem 17. Ev. Sog. Kongreß, oder "Alle die sind auch für dieses Leben tot, die kein anderes hoffen". Wenn also das Jenseits ein höchst wertvolles Ceben, wenn es das lette Wort in einer durch und durch idealistischen Weltanschauung ift, dann bedeutet es den stärksten Antrieb, das Diesseits recht zu gestalten und mit einem Geist weltüberlegener Liebe und warmer gursorge zu durchdringen. Es muß also das Jenseits, nicht wie üblich als quantitative Fortsetzung eines behaglichen oder als Neuanfang eines besferen Daseins in dieser Welt, sondern es muß qualitativ als Reich heiliger Kräfte und als Vollendung alles hohen Strebens gedacht werden; dann wird seine Wirkung nicht erschlaffend, sondern anspornend fein. hat man diefen feinen Ginfluffen nachgegeben, dann, und nur dann darf man mit harnad und Troeltsch sagen, daß es auch als 3u= flucht für alle enttäuschte Hoffnung und die Verzweiflung an der ewig unvoll= kommen bleibenden Welt allem Spott gegenüber seine Stelle zu behaupten hat. - Also sowohl die hoffnung wie auch die Arbeit dürfen das goldene Zeitalter der Zukunft und die Seligkeit im Reich Gottes hintereinander schauen; freilich wird noch viel Arbeit dazu gehören, die weltlich selbstfüchtige Auffassung des himmels sowohl der hoffnung der Gläubigen wie auch den Angriffen der Ungläubigen als unchristlich zu entziehen. Das wird nur möglich sein, wenn das, woran den Christenmenschen liegt, aus dem niederen Stockwerk der Werte in das höhere verlegt wird.

Wir haben vielleicht jett noch allen Grund, mehr die ersehnte goldene Zeit als den himmel zu betonen. Denn noch hängen viele Ceute aus der Gemeinde an dem im alten Sinn verstandenen himmel und werden dadurch gleichgültig gegen die gründliche Besserung der irdischen Zustände. Dann aber haben andere noch nicht die Schwungkraft, sich zum Überweltlichen zu erheben, weil es ihnen an sittlichem Idealismus und an Phantasie dazu sehlt. Endlich bedürsen wir auch tatsächlich noch weithin des frohen Glaubens, daß die Zustände verbessert werden müssen und es vor allem auch können. Einem praktischen Sinn wie auch einem zaghaften Glauben liegt nun die hoffnung auf etwas, was werden soll, viel näher als die Überzeugung von etwas, was wirkslich ist, also der himmel aus Erden viel näher als der im himmel. Zu einem Erlebnis von diesem kommt es am besten, wenn in die Arbeit für jenen eins

getreten wird. Dann mag sich nach den eben dargestellten Gedankenzusammenshängen mehr oder weniger klar die Seele dem Ewigen und der Überwelt zusneigen, wie sie sich auch immer vorstellen mag. Diese Überwelt anders zu fassen, denn als Kraft und Trost, war uns unmöglich; dann aber erfährt man nur dann etwas von ihr, wenn man arbeitet und leidet.

Dem Chiliasmus gegenüber haben wir damit schon Stellung genommen. Ift er dem theologischen Spiritualismus gewichen, so haben wir allen Grund, daran zu denken, daß Jesus auch die vierte Bitte ins Unser-Dater eingefügt hat und daß in dem A. T. eine hoffnung für die Erde ausgesprochen st. Wir sind zu realistisch geworden, um immer noch, wie die Redensart lautet, die Massen bloß aufs Jenseits zu vertrösten. Wir müssen hoffen und glauben, wir müssen auch sinnen und schaffen, daß es im Diesseits schon besser werde. Dafür hat der christliche Sozialismus zu sorgen, der in unseren Stellen eine kaum genug ausgeschöpste Rechtsertigung sinden kann. Die glühende hoffnung der Religiös-Sozialen der Schweiz ist ohne Zweisel ein sehr gutes Gegengewicht gegen die mystische oder ergebungsvolle Gleichgültigkeit gegen die Dinge dieser Welt und gegen die einseitige himmelssehnsucht geworden. Je mehr sich die Verhältnisse der Bevölkerung verschieden gestalteten, um so mehr wurde es Sünde, daß die herrn der Erde sich mit der hoffnung auf den himmel die anderen vom Leibe hielten.

Wenn denn auch diese Hoffnung auf Friede im Innern und Friede unter den Dölkern, auf gleiches Glück für alle, der Erwartung der Sozialdemokraten gleicht, ist sie darum undristlich, da sie doch im A. T. eine solche Stelle ein= nimmt? ist es zufällig, daß es gerade Juden gewesen sind, die der Menschheit den Glauben an eine gründliche Besserung der Derhältnisse, an eine kom= mende goldene Zeit gegeben haben? Ift diefer Glaube nicht auch ein Glaube, und als Glaube jedenfalls beffer, wirkungskräftiger als Kühle und Verzweif= Jung? Die antichristliche Religion der Sozialdemokratie, die die Proletarier wahrhaftig nicht ohne Grund nach einer besseren Zeit ausschauen läßt, ist die unvermeidliche Antwort auf die spiritualistische und transzendente Gestaltung des Christentums, das man sie gelehrt hat. Es ist darum notwendig gewesen, daß der driftliche Sozialismus diese Hoffnung und die Arbeit, die dazu gehört, aufgenommen bat. Natürlich kann man beides, hoffnung und Arbeit, aufnehmen, ohne die geschichtsmaterialistische Auffassung, ohne die Cehre vom Klassenkampf, ohne den gangen Rahmen mitzunehmen, in dem sie zuerft erschienen ift. hat doch auf der anderen Seite auch der Revisionismus wenigstens jene Auffassung durch eine stärkere Betonung der sittlichen Forderungen und Kräfte ersest. Wir haben tatsächlich viel vom Sozialismus gelernt, wir welt= fremde spiritualistische Träumer von Christen und besonders wir Theologen. Idealistisch, wie unser Christentum immer bleiben wird, soll es zwar nie das geistig-sittliche Leben als Kern und Keim seiner ganzen Gedankenbildung, besonders der Gedanken über das ewige Leben, vernachlässigen; aber realistisch, wie es auch sein soll, darf es nie vergessen, daß ein gewisses, natürlich ganz perschiedenes Mindestmaß von irdischem Wohl dazu gehört, um überhaupt nur eine Ahnung von jenem geistig-sittlichen Leben zu erfassen. Sügen wir noch einmal hingu, daß wir jenes irdische Wohl von Gott und von geistig-sittlicher Arbeit erwarten, dann gibt es einen Ring von Wechselbeziehungen zwischen geistigem und äußerem Leben, der einem idealistisch=realistischen Derständnis des Christentums, wie wir es anstreben, sehr wohl ansteht.

Es empfiehlt sich, ebe wir das Verhältnis des von Jesaia gezeichneten Idealzustandes gur Wirklichkeit erörtern, ein Wort über polemische Unarten vorauszuschicken. Diese wurzeln zwar alle in einer Unart, die mehr eine Corheit als eine Sunde ist, nämlich in der Gewohnheit, den Gegner in der hige der Polemit immer möglichst wenig intelligent zu nehmen. sich auf dreierlei Weise. Man hört immer ein Nur hinein in das, was er gesagt hat; man nimmt stets ein möglichst törichtes Ertrem von seiner Ansicht an, um es zu widerlegen, man sest ein bestimmtes Wie, das man zu fennen glaubt und verabscheut, seinem Daß gleich. Wenn wir diese Unarten auf den Streit um die Ideale anwenden, so haben wir soeben den ersten Punkt erledigt: das übliche Nur, das die Leidenschaft in die Frage Diesseits oder Jenseits hineinhört, haben wir durch ein Sowohl-als auch verdrängt. Das törichte Ertrem, das als dieses Ideal bekämpft wird, ist einmal die Vorstellung, als ob alle Reibungen und Spannungen im Inneren, die doch das Leben fördern, beseitigt werden könnten, und dann die, daß die Völker erschlafften, wenn der Krieg abgeschafft wurde. Beides ist naturlich nicht die Meinung eines Menschen, der seine Ideale auch in der wirklichen Welt verwirklichen will. Natur= lich bleibt der Friede im Innern und nach außen höchstes Ziel; alle unsere sittlichen Begriffe und Normen sind an diesem Ziele lettlich orientiert. Freilich an einem sehr wichtigen Dunkte müssen wir das Ideal des Propheten ohne weiteres preisgeben: das ist der Friede im Tierreich. Mag er das als wirklichen Zustand erhofft oder bloß als ein Bild für menschliche Derhältnisse verwendet haben, wir haben einen zu tiefen Eindruck von dem Kampf ums Da= sein, als daß wir auf so etwas hoffen dürfen. Und doch gibt es schon Stimmen, die über den Darwinismus auch darin hinausgehen, daß sie jenen Kampf nicht als einziges Gesetz des Werdens bezeichnen. Mag das sein, wie es will, jedenfalls wehren wir uns gegen jeden Dersuch, die Menschheit allein von der Tierheit aus zu verstehen und daran zu verzweifeln, daß sich ideelle Kräfte einführen lassen in ihre Geschichte, die doch nicht nur eine Entwicklung, sondern eine Geschichte ist, nämlich Kräfte, die imstande sind, jene tierischen Instinkte ju entkräften. hier wird freilich der Schnitt zwischen den Weltanschauungen, einer, die alles von unten, und einer, die die Menscheit von oben ber betrachtet, klar. Diese zweite wird nicht anders können, denn als lettes Ziel jenen Frieden ins Auge zu fassen. Kommt er auch noch nicht als Ideal für das handeln in Betracht, so doch als Idee für das Urteil. Daß kein weichliches Gefühl hinter diesem Gedanken stedt, ergibt sich ichon aus der Erwägung, daß mehr Kraft zur Überwindung als zur Betätigung der Kampfinstinkte gehören wird. Wie dann jene Reibung und Spannung hergestellt wird, darüber brauchen wir uns noch feine Gedanken zu machen. Wir haben vor allem einmal dafür zu sorgen, daß der haß zwischen den Ständen und Völkern verschwindet. Das ift die Aufgabe, die sich der Derband für internationale Derständigung gesett hat. Freilich will uns jest ein Kampf und ein Gegensatz ohne haß wie ein offener Widerspruch vorfommen; aber vielleicht werden wir Beispiele finden,

die unsere Hoffnung darauf nicht ganz illusionistisch erscheinen lassen. Auf jeden Fall wollen wir tüchtig hoffen und träumen; die Hoffer und Träumer haben immer, wenn auch von den klugen Alltagsleuten reichlich verlacht, die Welt am meisten weiter gebracht.

Dabei sind wir ichon bei dem Wie für unser Dag. Natürlich läßt sich jenes große Ziel nur annäherungsweise erreichen. Auch die Beweggrunde, die die Menschen dazu führen, es nicht aus den Augen zu lassen, mögen sein, wie sie wollen: Klugheit, die Leben und Geld fparen will, gurcht, im ungunstigen Kampf alles zu verlieren, Sattheit und Trägheit - es gibt einen Wandel der Motive, der auf solche niedrige Beweggrunde solche von idealer Art auf= pfropfen hilft. Man kann damit beginnen, den Frieden aus Angst zu ichäken. und man kann damit aufhören, ihn als ein herrliches Gut zu lieben. Sind wir nicht so schon sehr weit gekommen? Ist nicht das wirtschaftliche Leben bald daran, den Kampf aller gegen alle durch Dereinbarungen zwischen den Wettbewerbern zu ersetzen, die sich gerade um der gemeinsamen Werte willen finden sollen, um deren willen sie sich befehden? Schließen sich zuerst die bisher getrennten Glieder großer Stände gegen andere Stände zusammen, so werden beide auf einmal merken, daß dieser Jusammenschluß nur noch ein paar Schritte weiter geführt zu werden braucht, um noch mehr Werte zu erlangen. Schließen sich die Völker zu Dreibunden zusammen, was steht dem im Weg, daß sich diese nicht zu einem neuen Verbande zusammenschließen werden? Das ist das heil des organisatorischen oder revolutionären Pazifismus, wie er von Fried entworfen und in Gegensatz zu der aus religiös-sittlichen Beweggründen hervorgegangenen älteren "unbedingten" Friedensbewegung gestellt wurde. Träume? Wie mag man den Mann verlacht haben, der zum ersten Mal den Traum geäußert hat, daß die Blutrache eine Dummheit und ein Unrecht sei? Wie kann man heute für die Abschaffung des Duells, ihres Restes, eintreten, ohne dieses Verlangen auch auf die Blutrache zwischen den Völkern auszudehnen? Worte, wie Unmöglichkeit, werden immer entweder von eingewurzelten Gewohnheiten ober von entgegengesetten, wenn auch noch so leisen Wünschen diktiert. Die Erde ein Paradies? Es ist dafür gesorgt, daß wir, solange der Tod noch da ist, die Bäume der Menscheit nicht in den himmel wachsen seben. Jedenfalls ist es geradezu sträflich, um der himmelssehnsucht keinen Abtrag zu tun, auch nur das Kleinste zu unterlassen, was diese Erde für die Masse oer Menschen erträglicher machen kann, als sie ist. Lieber sollte man den Glauben an eine andere Welt aufgeben, als ihn zum Vorwand für solche Sünde zu machen.

Sollte man nicht um die Weihnachtszeit herum, anstatt die Messianität Jesu zu beweisen, etwas über diese Hossnungen sagen, die der Prophet an den Messias geknüpft hat? Sind wir nicht wirklich in einem Advent, der jene Ziele heraufführen wird? Ist nicht Weihnachten ein Gruß aus jener Zukunst, ein Stern von einem Firmament, das uns jest noch die Wolken verdecken? Wünschen wir nicht und hofsen wir nicht, daß es einmal Weihnachten werde in der Welt? Das Friede auf Erden darf nicht nur eine homisetische Weihnachtssloskel bleiben. Hat doch nach der "Christlichen Welt" 1913 Nr. 51 die lutherische Kirche von Elsaß-Lothringen den zweiten Advent zum Friedenssonn-

132 Jesaia.

tag bestimmt, wozu gerade dieses Cand besonderen Anlaß hat. Die Begründung får jene Magregel lautet: "Es ist offentundig, daß die Regierungen der europäischen Großstaaten in anhaltender Arbeit um die Erhaltung des Friedens bemüht sind. Aber der Erfolg dieser Bemühungen wird durch die leidenschaft= lichen und ihnen feindseligen Erregungen der Dolksseele gefährdet. Infolge der demofratischen Entwidlung der europäischen Staaten tragen die Dolfer heute in weit höherem Grade als früher die Verantwortung für Krieg und Frieden. Daher ist die planmäßige Befämpfung des Völkerhasses, die Erziehung zu gerechter Beurteilung fremder Dölker und die Pflege menschlicher Sympathie unter den Kulturvölkern die Forderung der Zeit. An dieser Aufgabe hat die Kirche durch ihre Verfündigung vom Reiche Gottes mitzuarbeiten." — Auf den zweiten Adventsonntag, der früher dem Gedanken des Weltgerichtes gewidmet war, den Friedenssonntag zu verlegen, das bedeutet die Tat eines Kirchenregimentes, das, statt Reliquien zu pflegen, Gegenwart gestalten helfen will. Nehmen wir zu diefer Magregel noch die Einführung eines Kirchensonntags in der Schweiz hingu, der den Sinn für die Candeskirche und Ortsgemeinde stärken will, hören wir, wie die Abstinenzbewegung und andere Bestrebungen nach einem Sonntag verlangen, so geht uns die Idee einer ganz neuen Art von Kirchenjahr, von einem praktischen statt des dogmatischen, auf, die gang und gar dem großen Bug aus dem Dogma zur Cat entspricht, in dem wir den Sinn der Gegenwart und das Heil der Zukunft sehen.

Mit all dem sind wir schon dem letten Dunkt nahe gekommen, der das Derhältnis von hoffen und Arbeiten sein soll. Sicher haben wir aufgrund all jener Erfahrungen schon Grund genug zur hoffnung. Wir müßten ja selbst dann als gottgläubige Christen hoffen, wenn wir fie entbehren müßten. Hoffen heißt nach dem schönen Wort von Paul Jäger (Christliche Welt 1913, 51) einen übeln Zustand als Vorlettes ansehen. Genauer muß er der Hoffnung als Übergangs= oder gar als notwendige Durchgangsstufe erscheinen; je schlim= mer die inneren und die äußeren Zustände, also der soziale und der internatio= nale Gegensat sind, um so mehr trägt er alle Voraussetzungen zu seiner Über= windung in sich. Mit den Strahlen folder hoffnung das gange gedrückte und dunkle Cand der inneren und äußeren Politik ein wenig zu bestrahlen, muß die Freude von Menschen sein, die sich als Kinder des wirklichen Gottes eine Freude daraus machen, unter die Phantasten und Träumer gezählt zu werden. Der Inhalt dieser hoffnung heißt nüchtern ausgedrückt: Der Sinn der gangen Welt und der Menschheitsentwidlung ift nicht die Trennung, sondern die Derbindung. Diese hoffnung ift eingebettet in die größere, die auch Jefaia gum Ausdruck bringt, mag er sie auch national eng gefaßt haben: der Geist des wahren Israel, der Geist des Restes wird siegen in der Welt. Wieder stehen uns im Unterschied von ihm und den früheren hoffern die Tatsachen der Mif= sion zur Verfügung. Es geht doch vorwarts mit dem Geift der Bibel. Es ist der Geist eines ethisch=personalistischen Optimismus, der alle Gefühle und Stimmungen, alle Bilder und Gedanken gestaltet, die topisch zum Umfang der Religion gehören; alle Gedanken also über Gott und Seligkeit, über Erlösung und Derföhnung, über Perfönlichkeit und Gemeinschaft, über Lebens= und Welt= giel, - sie werden von diesem Geift gefüllt. So werden sie siegen in der Welt. Malt sich die einfache hoffnung des Glaubens in einem solchen anschaulichen Bild, wie es der Prophet von Jerusalem als dem Mittelpunkt der Erde bringt, gern solche Zukunftsgeschehnisse aus, so wird unser nüchternes Nach= denken so viel von dem Geist des Relativismus und des Entwicklungsgedanfens darein aufnehmen, als unser Wirklichkeitssinn verlangt. Wir werden also weniger an einen festen ruhenden Zustand erreichter Vollkommenheit als an einen Sortgang denken, der in der verschiedensten Weise jenen Geist unter die anderen Geifter der Menschheit mifcht. hier nimmt er die form einer gang anderen Kultur an, dort muß er sich mit einem anderen Geist verbinden, dort wiederum gelingt es ihm nur, einen beinahe ebenbürtigen Geist dazu gu zwingen, als Rudschlag gegen den starken Reiz von außen, das Beste, was er in sich hat, dem stärkeren Eindringling entgegenzuwerfen. Aber der Seelen= zustand des universalistischen Optimismus, der diesem schönen Bild des Propheten zugrunde liegt, wird immer gepflegt werden muffen. Dabei wird man in Missionspredigten versuchen, auch gebundeneren Gemeinden jenen realistischen und relativistischen Einschlag in unsere hoffnung als Schutz vor Enttäuschung zum Derständnis zu bringen.

Wenn das Wort Carlyles "Arbeiten und nicht verzweifeln" genau lautet: "Wir heißen euch hoffen", so ichlieft sich ein Wort über die Arbeit an, die ebenso von jener hoffnung getragen werden soll, wie sie jene hoff= nung zu verwirklichen mit berufen ist. hier gilt vor allem das, was oben über die übliche enge Verquidung von Daß und Wie gesagt worden ift. Die Leiden= schaft auch der Arbeit, nicht nur der hoffnung, hängt sich so an ihren Weg, wie an ihr Bild von der Zukunft. Dann bringt es das übliche "Nur", der Aus= druck diefer engen, aber fraftspendenden Einseitigkeit, dazu, daß die Ceute sich gegen einander wenden, die gur Mitarbeit berufen sind. Herrscht nun einmal aufgrund der so gang verschiedenen seelischen Topen bei all solchen Arbeiten das Gefet der Polarität, das stets in einem Kreise mindestens zwei verschiedene Weisen und Wege gur Geltung kommen läßt, die gum selben Ziele führen, so muffen beide Wege begangen werden durfen. Meist finden sich bei all solchen Bestrebungen wie Friedensbewegung, Kampf gegen den Trunk, gegen den Krieg, gegen den Klassenkampf, zwei verschiedene Typen: die einen, idealistisch und stürmisch, geben gleich aufs Gange, die anderen, nüchtern und praktisch, sind mit annähernden Erfolgen zufrieden. So stehen sich auf dem Boden der sogi= alen Arbeit die Evangelisch-Sozialen und die schweizerischen Religiös=Sozialen, so auf dem der Befämpfung des Alkoholismus die Mäßigen und die Abstinenten, so auf dem der Friedensbewegung die Friedensfreunde und die Freunde einer internationalen Derständigung gegenüber. Der Gegensatz zwischen den älteren Missionsarten und der des allgemeinen ev. prot. Missionsvereins läßt sich vielleicht auch auf diesen Unterschied gurudführen. Jeder folge seinem durch seine typische Eigenart und seine gang außere Lage bestimmten Gemissen, das aber dann nicht mehr Gewissen, sondern Eigensinn ift, wenn sich die Lust regt, mehr mit dem Bundesgenoffen über das Wie als mit dem geind über das Daß gu fämpfen.

Ohne Zweifel ganz im Sinn des Propheten und Jesu kommt nun erst nach den Werten und Gütern die Person des Messias zur Sprache. So wird allein

der alte kindliche Messianismus, der Prädikate damit beweisen will, daß sie zu ihrer Vorankundigung stimmen, positiv überwunden. Statt daß wir die hoffnung des Propheten für einmal erfüllt seben, schauen wir wie immer auf einen Vorgang, der überall und immer geschieht. Das ganze tiefe Sehnen der Menschen nach befferen, schöneren Tagen finden wir zuerst hier ausgesprochen. Aber dann vor allem die Erwartung, daß sich aus dem Geist der Bibel Kräfte entwickeln werden, die jene Ziele herbeizuführen berufen sind. Weder hat Jesaia an Jesus gedacht, noch stimmt Jesus mit seinem Bild überein. Aber Jesus ist auf der Linie, die Jesaia perspektivisch als Punkt geschaut hat, der vornehmste Gipfel. Der Aufstieg gur bobe, der für uns den tiefsten Sinn des Messianismus bedeutet, ist vor allem in Jesus geschehen. Don ihm aus geht dann erst die Bewegung weiter: denn er selbst als geschichtliche Gestalt hat das Reich des Friedens nicht tatsächlich gebracht. Aber er hat Kräfte entbunden, die es im Cauf der Jahrhunderte oder Jahrtausende bringen werden. So ift der Messias die Verpersönlichung nicht einer Idee, aber einer großen geistigen Bewegung, die sich vor allem vom Geifte Jesu nährt. Stärkfter Grund gur hoffnung auf die Butunft ift diese Gestalt der Dergangenheit. Wir tennen wirklich noch keine Erscheinung im Leben der Gegenwart, die mehr darstellte, was wir hoffen, als die jährliche Seier des Ereignisses aus der Vergangenheit, das wir die Geburt des heilandes nennen. Darum steht dem festlichen Gebrauch dieser alten lieben Worte in Liturgie, Seier und Predigt nichts im Wege; nur daß wir nicht in den alten Beweis- und Prädikaten-Messianismus guruckfallen, nur daß wir dem wirklichen Inhalt der Stelle, der hoffnung auf die große Weihnachtszeit, die allgemeine und dauernde der Menschbeit, stärkeren Ausdruck dabei geben muffen, als meist geschieht. Jesus ist auch der Erlöser von der Sünde des Klassenhochmutes und Klassenhasses, auch der Erlöser der Nationen vom Mißtrauen und von friegerischer Barbarei. Er schärft gunächst einmal das Gewissen, daß man nicht mehr die hetze der einen Klasse gegen die andere und die Kriegstreiberei der Waffenfabriken und hurrapatrioten als göttliches Gebot mitmachen oder auch nur ertragen kann. Jesus läßt dann die Liebe jum Frieden - beide Wörter laffen fich auch recht fest und fraftig und nicht nur weich und sentimental aussprechen - als die Erscheinung der Nächstenliebe erkennen, die sich nicht auf den zum alten patriarcalischen System gehörigen Bettler an der Ture zu beschränken hat. Jesus will auch die sozialen und die politischen Schulden vergeben haben, er will auch ein Freund der anderen Klasse und der anderen Nation sein, die ihn ebenso feiert oder feiern follte, wie wir. Es muß ein Ende haben mit dem Egoismus und der Beschränkt= heit des Glaubens, die alles, Gott, Jesu, heil und Seligkeit, nur für sich und die eigene Gemeinschaft haben will. Gottes Reich gehört nicht nur ins Kämmerlein, sondern auch in der Welt, Gottes Geist ist nicht nur ein Glaubensartifel, sondern eine Kraft, diese Stellen im Propheten Jesaia sind nicht nur klangvolle Worte, sondern sehr ernst gemeinte Hoffnungen und Ideale für die Bukunft. Statt sie unter unser dogmatisches System zu knechten, sollen sie uns das Auge erheben und das herz weit machen helfen.

# Shluß.

3war gibt es grundsäglich kein besseres Mittel, einen Menschen zu verstehen, als wenn man fragt, wie er die Dinge, mit denen er zu tun hat, nach dem Schema Zwed und Mittel ordnet. Aber was sich in der Konstruktion so sauber trennen läßt, das ist in der Regel im Menschen selbst nicht so deutlich zu unterscheiden. So kann man wohl etwa von einem Durchschnittsfrommen sagen, daß ihm sein mehr oder weniger hoch gefaßtes eigenes Wohlleben 3weck und Gott ein Mittel dazu bildet. Aber ohne Zweifel weiß sich doch auch in manchen Regungen seiner Seele Gott den entscheidenden Plat des höchsten 3wedes zu sichern. Richten wir die Frage an die Gestalt des Jesaia, wie sich nach jenem Schema bei ihm das Derhältnis zwischen den beiden entscheidenden Punkten seines Denkens und Wollens, zwischen Gott und dem Volksstaat gestaltet, so werden wir wirklich keine gang klare Antwort darauf zu geben imstande sein. Gott ist ihm zu hoch und heilig, um als Mittel für die Erhaltung des Vaterlandes verbraucht zu werden. Das Vaterland ist ihm aber auch ohne Zweifel zu teuer, um nicht alle Kräfte im himmel und auf Erden für seine Rettung und Erhaltung beanspruchen zu dürfen. So ist es ohne Zweifel für den Propheten selbst eine unmittelbare und unreflektierte Einheit, die das Derhältnis zwischen seinem Gott und seinem Vaterlande bezeichnet. Oder vielmehr die Beziehung, die er zwischen beiden aufstellt, ist wechselseitig: das Cand ist für Gott und Gott ist für das Cand da. Er ist so durchdrungen von der Chrfurcht gegen Gott, daß er alles, was ihm sonst von Wert ift, in diese innige Gemeinschaft mit Gott hereinnehmen muß. Und weil ihm vor allem an seinem Cand und Dolf liegt, so icaut er beide immer unter dem Gesichtspunkt Gottes an. Und er ist wiederum so voll Sinn für sein Cand, daß er alles, was ihm sonst teuer ist, auf seine Rettung bezieht; und das ist seine Gemeinschaft mit Gott. Da er sich aber nicht bloß auf Liebe zu seinem Dolk beschränkt, sondern sehr fräftig in die Gestaltung seiner Geschicke eingreift, so gewinnt das Derbältnis zwischen jenen beiden entscheidenden Werten in seiner Seele noch eine piel innigere und für uns angiebendere Gestalt: aus der Begiehung gwischen Gott und Dolf wird so die viel schwierigere und fesselndere zwischen Religion und Politik. So kann man jene Frage nach dem Grundwesen des Jesaia so stellen: Ist er der religiöse Politiker oder der politisch gerichtete Religiöse? Wendet er die ihm grundwesentliche religiöse Gemeinschaft mit seinem Gott auch auf seine Stellung zur Politik an oder treibt er praktische Politik mit hilfe der Religion? Ist er der Politiker unter den Idealisten oder der Idealist unter den Politikern?

Ohne Zweifel gilt beidemal das an erster Stelle Genannte. Es ist mehr eine auf Politik angewandte Religion als eine auf Religion gegründete Poslitik, was sich uns in dem Buche darstellt. Der Glaube, der ihn erfüllt, drängt nach Betätigung auf dem Gebiet, das ihm nach ihm selber am teuersten ist. Die ganze Art dieses Glaubens verlangt auch darnach, angewandt und fruchts bar gemacht zu werden in einer Weise, wie es Jesaia tut. Denn es ist ganz und gar praktischer Glaube, der Gott auf Erden sucht und seine herrlichkeit durchssehen will. Dieser Glaube ist ganz und gar idealistisch: Gottvertrauen und

136 Jesaia.

Gerechtigkeit sind seine hauptkennzeichen. Mit diesen beiden drängt er dann in eine Welt hinein, die so offenkundig beider entbehrt. Don diesem hohen Standpunkt aus muß er dabei zuerst durchaus kritisch verfahren. Alles, was Dertrauensfeligkeit und Derzagtheit beißt, also was dem Glauben absolut und relativ entgegengesett ist, das muß er brandmarken. Ebenso alles, was gegen die Gerechtigkeit verstößt, auf welcher Seite es immer sei, reigt diesen Gläubigen zum rudfichtslosesten Widerspruch. Daneben entfaltet fich positiv fein hoher Idealismus. Das Ziel, auf das er hinschaut und hinstrebt von seinem Glauben aus, ist hoch ideal : herrschaft Gottes und seiner Gerechtigkeit im Cand und durch dieses hindurch über die Erde. Ist so der Inhalt seiner hoffnung gang und gar geistig bestimmt, so sind es auch die Wege, die aus aller Not der Gegenwart dazu führen sollen. Zuversicht und Umtehr statt einer nervofen Politif im Inneren und im Außeren, dazu Glaube und Gerechtigkeit sind die Mittel, die er empfiehlt. So ist in einer für uns schier unbegreif= lichen Weise alles auf dem Gebiet der Politik ins hohe, Geistige gewandt. Dabei redet Jesaia nie im Allgemeinen, sondern stets in gang bestimmte Cagen hinein. Gerade dabei befommen wir einen fehr ftarten Eindruck von dem hinreißenden Idealismus, der seine Seele durchbraust. Er wagt es, er kann nicht anders, als die höchsten Maßstäbe auf die gewöhnlichen Dinge des politischen Cebens anzuwenden. Alle Untugenden und Scheintugenden, die hier herrschen, Schlauheit, Berechnung, allerlei List und Gewalt, das alles will er überflüssig machen durch seine geradedurch gehende herrliche Zuversicht auf Gott und durch den einfachen flaren Sinn für Recht und Gerechtigkeit. Auch wir können etwas von dem Druck spuren, mit dem sich dieser hohe Geist auf kleinere und mittlere Geister legt. Wir bekommen eine Ahnung, wenn wir ibn mit unserer Art der Politik vergleichen, wie hochragend und fühn der Flug seines Geistes gewesen ist. Wir wagen uns höchstens bis an vorsichtig verflausulierte allgemeine Wahrheiten heran, er aber pact den Stier bei den hörnern, wenn er die bestimmten Lagen böchst bestimmt erfaßt. Dabei bat er in der gangen Stimmung nichts von dem gedrückten Wefen des Idealismus, das der schmerzlichen Empfindung von seiner unangebrachten und aussichts= losen Stellung in der Welt entspricht. Sondern er ist voll von tragender sieghafter Gewißheit, getragen von dem Gefühl seines Rechtes, umrauscht von Stimmen des Erfolges. Und diese seine königliche Erhabenheit und Sicher= heit ist eine Burgschaft mehr dafür, daß er erreicht, was er will. Er ist eine ganz andere Natur als Amos und hosea; in ihm ist nichts von der heftigkeit des einen und von der Schwermut des anderen. Dielleicht tann man fagen, daß alles bei ihm mehr durch Charafter und Geist gemäßigt ist. Gewiß fann er auch scharf werden; aber seine Schärfe entbehrt der Wucht die sie bei Amos bat, weil der Glang seiner Schilderung, etwa der Damen oder der Schlemmer in der hauptstadt, mehr Ironie als heftigkeit verrät. Aber aller Glang dieses geistvollsten unter den Propheten verdedt doch die Catsache nicht, daß es sich für ihn nicht um die Schilderung, sondern um die Abstellung der Migbrauche handelt. hier nimmt eine tief in Gott und seiner heiligen Gerechtigkeit peranterte Natur Stellung zu der Erbarmlichkeit ihrer Umgebung, weil sie nicht anders fann. Aus dieser innersten Natur tommen die Makstäbe für jene Kritit.

tommen auch die Gedanken über die Besserung der Zustände. Dertrauen als eine Kraft, Umkehr als hilfe jum Dorwärtskommen, die Wiedergeburt des Volkes von einem Rest oder Anfang aus, der zu Gott sich wendet — das sind große Gedanken, wie sie aus dem herzen herauskommen, das dem Urwesen und der Grundwahrheit der menschlichen Dinge ins Antlig geschaut hat. So wird der Idealist zum besten Realisten, der Träumer zum praktischen Poli= tiker, der Tor zum Weisen; denn er hebt gang unten in der Tiefe an zu bessern und zu gestalten, während die Anderen bloß an der Oberfläche berumfurieren. Selten tritt uns auch in der Bibel ein Mann entgegen, der so wie Jesaia das Große mit dem Kleinen, den Glauben an Gott und die Kraft seiner Gerechtiakeit mit Alltagsnöten politischer Art zu verbinden wagt, weil er nicht zweifelt, sondern entschieden und folgerichtig bis zu ihnen hindurch glaubt. hier geht einem modernen Zweifler erst auf, was glauben heißt: die gang unmittel= bare Gewißheit, daß die hohen idealen Kräfte für die Gestaltung und Besserung der wirklichen Welt da sind, und daß diese nur durch jene idealen Kräfte gestaltet und gebessert werden kann. Das bezeichnet die Stellung des Jesaia unter den Propheten und Männern Gottes, daß er so tief in die Politik hinein= greift wie kein anderer der Großen; das bezeichnet seine Stellung unter denen, die in die Politik hineinzugreifen haben, daß er es tut wie kein anderer mit den höchsten idealen Zielen und den höchsten geistigen Mitteln. So ist er der Politiker unter den Idealisten, aber auch der Idealist unter den Politikern.

Jesaia, der Politiker unter den Propheten und Idealisten und der Idea= list unter den Politikern — diese Doppelbezeichnung weist auf die beiden Aufgaben hin, die er uns für das Gange der firchlichen Pragis stellt. Es gilt nämlich, den Frommen und zumal auch den anderen Idealisten begreiflich zu machen, daß sie eben um ihrer boben Gesinnung willen nicht das Recht haben, sich um die gemeinen Angelegenheiten der Politik nicht zu bekümmern, sondern vielmehr geradezu die Pflicht fühlen muffen, dieses Gebiet mit ihrem Geist zu erfüllen, soweit das irgend möglich ist. Mehr Idealismus in die Politik, ift eine wichtige Cosung; dazu gehört aber die andere als Voraussetzung: Mehr Politik in den Idealismus und in die Frömmigkeit. Politik - das heißt: sich fümmern darum, wie es im Cand und zwischen den Candern zugeht, damit in diesen Derhältnissen wenigstens nichts geschieht, was die herrschaft Gottes über die Menschenseelen beeinträchtigen fann. Dies Gebiet ift Welt, aber nicht Welt in dem feindlichen, sondern in dem neutralen Sinn; darum verlangt es darnach, daß es mit Geist durchdrungen wird. Die Idealisten und die Frommen durfen nicht selbstfüchtig in ihrem himmel leben, und die Dinge der Erde laufen lassen, wie sie wollen. Sie haben die Pflicht, die Magstäbe, die ihr Bestes find, fritisch und positiv auch auf diesen Teil der Welt anzuwenden. Denn es muß die Zeit kommen, wo für die Frommen die Zeitlage des der Welt gegenüber gleichgültigen Urchristentums ebenso vorbei ist wie die Zeit des politischen Absolutismus für die Idealisten; denn beide Zeiten drängten die Besten von der Erde weg in hoffnungen ober Träume überweltlicher Art hinein.

Noch schwerer durfte es freilich sein, nach der anderen Seite bin den Politikern den Idealismus nahe zu bringen. Wie jene im himmel weilen, wenn

138 Jefaia.

die Macht im Staat und die Erde verteilt wird, so haben diese allen Grund, die ideale Gesinnung nur so weit zu ihren Geschäften zuzulassen, als sie ihnen für irgend welche realpolitische Iwede als Vorspann dienen kann. Man kennt das überlegene Lächeln der neunmal Weisen, das nicht mehr ermutigend ist als der erhabene Dünkel der Träumer und himmelskinder, wenn man ihnen, abgeseher von den Festreden, den Idealismus als politische Kraft empsehlen will. Daran pslegen alle Jubiläen nicht viel zu ändern; wie alle Tugenden, so wird auch dieser Idealismus dazu verwandt, um als guter Trumpf gegen den Gegner ausgespielt zu werden, um ihn zu widerlegen oder auf die eigene Seite zu bringen.

So ist es ein schweres Werk, das uns Jesaia nach beiden Seiten hin auflegt; wir sind nicht für den Erfolg, wir sind nur für den Dersuch verantwort= lich. Ein solcher kann unternommen werden, indem wir in der Kirche und in der Bibelftunde für die einen, in Vorträgen und Artifeln für die andern die hohe Gestalt des Propheten in ihrer alle überragenden Größe gur Darstellung bringen. Für padende Ausgangspunkte und Anschauungsbilder hat er ja selbst reichlich geforgt. Dielen Ceuten auf beiden Seiten werden wir mit solchem Bild etwas gang Unbekanntes und auch fast Undenkbares darbieten. Wir werden nicht verlangen, daß nun alle gleich denken wie der Prophet; aber wir können erhoffen, daß er ein starkes Gegengewicht gegen die vorhandene Abneigung der einen oder der anderen Art bilde, indem er zu dem unausbleib= lichen Kompromiß möglichst viel von seinem Geiste beischießt. Das scheint immer die Aufgabe der extremen und radikalen Gestalten zu sein, die über jedes "vernünftige Maß" hinausgeben, daß sie, wenn die kleineren Geister ihre Stellung suchen, sie zu einem gehörigen Rud auf ihren Standpunkt bin veranlassen. Je mehr foldes unbewußt geschieht, desto weniger tritt die Gefahr ein, daß sich jene im Trog gegen diese überragenden Perfonlichkeiten, wenn auch nur porläufig, gerade auf die entgegengesetzte Seite stellen. Ist damit die allgemeine Bedeutung des Jesaia für die Praxis gezeichnet, so ist noch einiges über seine besondere Verwertung zu sagen.

Die Predigt hat ihn noch lange nicht entdeckt. Man findet sehr selten einen Text aus den von uns behandelten Kapiteln, höchstens einmal ein Wort, das einen ganz allgemeinen Gedanken, etwa einen Missionsgedanken zum Ausdruck bringt. Die von Stage herausgegebene Sammlung "Gnade und Freiheit" (Berlin 1901) hat Predigten über Jes. 2, 2-5, Die Epiphaniasbotschaft - eine Botschaft vom mahren Völkerheil und Völkerfrieden, über 6, 1-8, Gottes Offenbarung - des göttlichen Geistes Geburtsstunde im Menschen, 9,6-7, Das Christusbild der Propheten, 12, Die Erinnerungen unseres Gotteshauses an die Zeit vor der Reformation, 29, 18—21, Wahre Volkskraft, 35, 3—10, Gottes Pilger auf dem Weg nach Zion; das sind immerhin noch ziemlich viele Predigten. Die Texte entstammen den neuen Eisenacher Peritopen. Spurgeon bat in seinen Predigten über Jesaia nur zwei aus dem erften Jesaiabuch, nämlich eine über 1, 18, Blutrote Sünder werden gereinigt und eine über 7, 9, Keine Sestig= feit ohne Glauben. Offenbar bedeutet die Auswahl in dem Eisenacher Perikopen= verzeichnis schon einen erheblichen Sortschritt auf dem Weg einer gründlichen Derwertung unseres Propheten.

Schluß. 139

Der Religionsunterricht hat es viel leichter, neue Bahnen zu geben als die Predigt. Thrändorf hat in seinem Dorbereitungswert "Religionsunterricht" Bd. 3, Dresden 1911, dem Jesaia 20 Seiten gewidmet. Er behandelt die Berufung, das Gleichnis vom Weinberg, die Sünden Judas (5, 8-10, 10, 1-3) den Bund mit Affur, die Affgrergefahr; er geht stets denselben methodischen Weg, indem er von der Sacherflärung gur Vertiefung und dann gur Busammenfassung vorschreitet. So kommt leicht etwas nüchtern Cehrhaftes über die gange Behandlung. Einen gang anderen Geist atmet das heft, das der Lehrer Georg Mener in den Baufteinen (Göttingen 1913) geschrieben hat; es ist gang im Sinn der modernen Weise der sog. Arbeitsschule gehalten; die wichtigsten Ereignisse aus dem Leben des Propheten werden "psnchologisch lebendig gemacht, religiös vertieft, zeitgeschichtlich belebt, endlich didaktisch abgerundet und befestigt, sodaß dieses heft dem Cehrer von der Oberstufe der Volksschule bis zur Oberstufe des Gymnasiums, einem jeden in seiner Weise, die Wege zeigen fann" (Kabisch, Theol. Lit. 3t. 1914, Nr. 4).

Dabei versteht es sich von selbst, daß beide Autoren weniger dem alten Ideal der Bibelkunde gemäß möglichst viel Stellen mit Kapitel und Ders ein= prägen, als dem neuen Ideal der Persönlichkeitsreligion entsprechend die Gestalt herausheben wollen, wie sie selbst Gott erlebt hat und wie sie den Schülern zu einem Erlebnis werden kann, das ihnen den Eindruck von etwas hobem und Gewaltigem vermittelt, der dann einen Saden im werdenden Gewebe ihres

Charafters bilden fann.

# Micha.

#### Einleitung.

Wieder fragen wir nicht nach Weissagungen, die eingetroffen sind oder nicht. Unfer hauptaugenmert ift vielmehr darauf gerichtet, welches die Cage ift, in die der Prophet hineinspricht, und was er dahinein zu sagen hat. An beidem ist uns wieder allein das Typische wertvoll, das uns einen Beitrag leisten kann, um eine ähnliche Cage in unserer Gegenwart und Zukunft und um unsere Aufgabe ihr gegenüber zu erkennen, mag sich diese Aufgabe auch jum Teil in Gegensatz zu der Auffassung des Propheten befinden. Gegenüber der Lage, die Jesaia voraussett, ist die, in der sich Micha befindet, nicht wesent= lich anders geworden. Immer noch handelt es sich darum, das Volk innerlich zu fräftigen um es der äukern Bedrängnis gegenüber standhaft und stark zu machen. Auch was den Inhalt dieser Wirksamkeit angeht, bewegt sich Micha im ganzen auf denselben Wegen wie sein großer Cehrer. Es hätte keinen Sinn, ihn ausführlicher zu behandeln, wenn sich nicht doch manche eigene Seiten an seiner Wirksamkeit zeigten, die unter den gemissen Gesichtspunkten für uns von Wert sind. - Wir können seine Ausführungen wieder sehr einfach ordnen nach den beiden Punkten, die sein ganges Denken umfassen: die Auflösung im Dolksund Staatsleben, und die Möglichfeit einer Sammlung und Wiederherstel= lung. Da die Kritik recht unsicher ist, wenn sie echte und unechte Bestandteile in diesem Prophetenbuch unterscheiden soll, da offenbar gang fremdartige Bestandteile hineingekommen sind, so nehmen wir so ziemlich alle Stücke in unserei Behandlung herein.

# Die Auflösung.

Wir ordnen Michas Ausführungen über die Zustände seiner Gegenwart so, daß wir zwei Kennzeichen dieser Auflösung zusammenstellen: Die Autozitäten haben ihre Kraft eingebüßt und die Gemeinschaften gehen auszeinander. Auf diesen beiden Stügen beruht jedes Volkszund Staatsleben, auf den Autoritäten und den Gemeinschaften. Beide hängen zusammen, da sich um die Autoritäten Gemeinschaften bilden und die Gemeinschaften selbst Autoritäten bedeuten. Darum läßt sich das, was Micha über beide Punkte zu sagen hat, nicht immer trennen; nur ist dieser zwiesache Gesichtspunkt für seine Anklagen für uns von Wert.

# Wider Samaria 1, 2–7. Klage beim Untergang Samarias 1, 8–9. Jerusalem Trümmer werden daraus 3, 9–12.

Es macht den Eindruck, als wenn Micha seine Aufmerksamkeit besonders den beiden hauptstädten zuwendete. Ein schwerer Born spricht aus feinen Worten über sie. Das Gericht Gottes kommt über Samaria, denn es ist die Treulosigkeit Jakobs. Es sammelt sich für ihn alle Sünde des Nordreichs, die Untreue wider Gott ist, in seiner hauptstadt. Aus diesem Wort können wir uns ein Bild zuerst vom Propheten selbst machen. Er haßt die hauptstadt Samaria und auch Jerusalem, weil sie ihm eine einzige große Schuld vor Gott zu sein scheint. Wir gehen nicht fehl, wenn wir in diesem Born den Bauern erkennen, der mit Abscheu zusieht, wie sich alles Bose in der großen Stadt sammelt und in ihr stärkt und vermehrt. Wir kennen diese Anschauung aus unserer Umgebung gut genug. Im Gegensatz zur angeblichen Reinheit des Candes, zur Ordnung und Sitte des Dorfes entfalten sich diese Städte zu Sammelpläßen aller Gottlosigkeit und werden zum Grab für alle fromme Sitte. Diese Entwicklung der Großstädte ist heute viel ausgeprägter als zu Michas Zeit, worüber garnicht geredet zu werden braucht. Wird der Einzelne durch feste Ordnungen des Dorflebens und durch die Nähe bekannter Menschen gehalten und geschützt, so bedeutet die Stad, für viele eine Einsamkeit, die sie entweder unglücklich oder bose merden läßt. heitmann hat in seinem Buche "Großstadt und Religion" erfter Teil - Die religiöse Situation in der Großstadt (Naumburg 1913) diese Verhält= nisse für unsere Gegenwart geschildert. Die Dorffirchenbewegung, C'houet's Pinchologie des Bauerntums, die sich an Sohnrens Namen anknüpfende ländliche Wohlfahrtspflege haben diese gange Entwicklung der Großstadt gur Dor= aussetzung. Michas Stimmung tommt zu sehr auf den haß hinaus, den der normale gefunde Bauer und Candbewohner gegen die Stadt empfindet, als daß er zum Patron jener Bestrebungen der Dorffirche erhoben werden könnte. Aus ihm spricht die agrarische Stimmung, die diese unnatürlichen Gebilde des Dolkslebens nur als reif zur Vernichtung ansehen kann. Offenbar ergibt sich für uns hier die Aufgabe, darüber nachzudenken, ob die biblische Religion für immer an das bäuerliche Leben gebunden bleiben muß, mit dem sie von jeher auf das engste verbunden mar, oder ob wir nicht eine Übersetzung in das städtische und in das moderne industrielle Ceben zu unserer Aufgabe machen muffen. Denn mit dem Jorn und der Drohung allein kann man sich auf dem Boden des Evangeliums Jesu, der nicht bloß zum Dernichten, sondern vor allem zum Erhalten gekommen ist, nicht begnügen. - Michas Jorn gegen die hauptstadt Samaria ruft besonders der Bilderdienst hervor, der in ihr getrieben wird. Bilderstürmerische Stimmungen vermischen sich mit jenem agrarischen bak gegen die Grokstadt, mag an ihnen die Abneigung gegen die afthetische Derbildung der Religion auch einen viel geringeren Anteil haben als der 3orn wegen der Übernahme heidnischer Sinnbilder in den Kultus Jahres. Jedenfalls zeigt Micha einen Radikalismus, der auf seinem konservativen Sinn für das Alte und Einfache fußt.

Denselben radikalen Konservativismus spricht er gegen Jerusalem und gegen die häupter und Autoritäten aus, die dort ihrer Führerstellung solche

142 Miha.

Schande machen. hier nimmt er das Wort auf, das die Art des Propheten, das auch im Allgemeinen die Art des Bauern kennzeichnet: das Recht. hier haben wir einen Jug, der neben manchen anderen den Bauern unferer Tage mit dem A. T. perbindet. Grob und unverhüllt sagt Micha jenen häuptern por den Kopf, daß sie das Recht verkehren und mit Unrecht Jerusalem bauen. Der gerade Sinn des Bauern sieht darin den fluch über die Bewohner der Stadt, daß sie ihre Sünden mit Unrecht bezahlen und daß sie dann ihr Gewissen mit dem frivolen Wort beschwichtigen: Jahre ift in unserer Mitte, uns kann nichts Boses zustoßen. — An diesem Wort mußte den Propheten der Migbrauch des Gottesglaubens als einer Art von Zauber oder von Versicherung zum fräftigsten Widerspruch reigen: denn darin lag die völlige Verkennung des sittlichen Wesens, das für ihn den innersten Kern des Gottesglaubens ausmachte. In diesem Gegensatz steht heutzutage noch mancher Pfarrer zur Religion seiner Gemeinde; dann ist es seine Aufgabe, unermudlich den Schritt mit ihr zu tun, den die Propheten in der Geschichte getan haben, also den Glauben an Gott aus einer Burgschaft gegen alle möglichen Unfälle zu einem Quell neuer geistiger Kraft zu machen, die die Unfälle entweder vermeiden oder überstehen hilft. Diese Aufgabe kann man entweder mit ausgesprochenen Worten anfassen, indem man etwa an unseren Tert anknüpft, oder man wählt den weniger empfindlichen Übergang, der fich überhaupt immer für solche ichwierigen Erziehungsaufgaben empfiehlt, daß man die alte Meinung auch nicht mehr polemisch erwähnt, um sie nicht durch den Widerspruch im Geist der Ceute festzuhalten. Es dürfte wohl wenig häupter des Staatslebens mehr geben, die auch nur so tun wurden, wenn ernste Zeiten drohten, als wenn "Gott mit uns" sein mußte, weil wir ihn immer angebetet haben. So weit ist doch diese tiefere Auffassung der Propheten bereits durchgedrungen.

Den beiden Großstädten gegenüber schlägt Micha zuerst den Con an, den wir als sein Ceitmotiv erkennen können: die scheinbaren Autoritäten sind nichts! Sie haben durch ihre Sunde ihre Autoritätsstellung verwirkt! - In seinem Gefolge kann man versuchen, wie es ja sicher schon reichlich geschieht, die Urteilsbildung einer Candgemeinde zu regeln. Sicher macht vielen Bauern die Stadt Eindruck und ist ihnen Autorität. Dem gilt es mit ahnlichen Tonen, wie sie Micha hat, entgegenzutreten. Natürlich darf man dabei nicht auf vollen Erfolg hoffen. Denn nur da wird man Eindruck machen, wo man eine sittliche Grundstimmung voraussegen kann, die imstande ist, den Glang und die sich selbst betonende Vornehmheit als Schein und Schwindel zu erkennen, mährend sehr vielen gerade diese Verbindung von Vornehmtuerei und Sunde außerordent= lich verlockend ift. Dann gehört zu einem Erfolg auf diesem Gebiet auch eine Redeweise, die die übliche Phrase der agrarischen Zeitungen "Sumpf der Großstadt" u. s. w. vermeidet und aus echter Empfindung beraus, wo möglich mit eigenen Eindrücken und Worten, zu schildern und zu warnen weiß. Besser aber als solche Warnung ist die Bemühung der ländlichen Wohlfahrtspflege. den Ceuten dasselbe, was sie in die Großstadt lodt, auf dem Cande, aber in einer anderen sittlichen Beschaffenheit darzubieten.

# Wider die Großen 3, 1-4. Die Reichen und der Prophet 2, 1-11.

Wieder ist es der Gedanke des Rechtes, der den Propheten gegen die Autoritätspersonen auftreten läßt. Sein Derfahren ist gar nicht "konservativ" im geschichtlich gewordenen Parteifinn des Wortes, der die Autoritäten durch Derschweigen ihrer Sehler vor fritischen Worten aus der Masse schützen heißt, aber es ist konservativ im Ursinn des Wortes, weil es die Erhaltung der Gemeinschaft im Auge hat. In diesen Worten spricht der stärkste Abscheu gegen die Respektspersonen, den wir vielleicht überhaupt bei den Propheten finden können. Der Sinn für das Recht macht sich mit geradezu elementarer Gewalt geltend. Das ist die innerste Kraft aller Opposition und jedes Radikalismus, daß das reine starke Rechtsgefühl zum Widerspruch gegen die Trager des Unrechts treibt, ohne daß nach deren Stellung und nach den Solgen gefragt wird. Der Unterschied zwischen Micha und manchen Vertretern dieser beiden Richtungen heutzutage ist der: Micha geht von dem Gegensak zwischen Recht und Unrecht aus und tritt darum im Namen des Rechts den Trägern des Unrechts in den höchsten Ständen entgegen. Diese aber fechten gegen die Vertreter höherer Stände, indem sie vorgeben, im Namen des Rechts gegen das Unrecht zu fämpfen. Es wäre eine wichtige Aufgabe der Kirche, statt selbst einem Stand, sei es einem oberen oder einem unteren, zur Seite zu springen oder entgegen= zutreten, den Sinn für das Recht und das Unrecht zu klären und zu stärken. Diese Aufgabe hätte sie vor allem an den Trägern der Gewalten und der Rechtsprechung selbst, um über den höchsten irdischen Instanzen die höchste absolute zu vertreten. Da das aber die Kirche kaum tun wird, so bleibt es Einzelnen überlassen, sich den Undank der Gegenwart und den Dank der Zukunft durch den unermüdlichen hinweis auf das Recht und das Unrecht zu verschaffen, wozu Volksversammlung und Presse Gelegenheit genug geben; aus allen Stimmen hört ein jedes normale Ohr den Michaklang der reinen Entruftung über das Unrecht doch heraus, zumal wenn sie es wagt, so schroff und anschaulich die Wahrheit zu sagen, wie es Micha hier tut: sie hassen das Gute und lieben das Bose . , sie reiken die haut vom Leib und das fleisch von den Knochen.

Wer würde es heute wagen, den Bodenwucher im Namen Gottes so zu zeichnen, wie der Prophet, daß man in kleineren Derhältnisse die Seute erkennt, auf die er mit dem Finger weist? Gröber als sein Meister Jesaia macht er die Sünder im Cand selbst, die Seinde ihrer eigenen Volksgenossen, verantwortlich für das nahende Verderben durch die Feinde von außen. Diesen Zusammenhang zwischen sozialem Verhalten im Innern und dem nationalen Geschick nach außen immer betont zu haben, ist das Verdienst Fr. Naumanns gewesen. — Thpisch ist die Gegenrede der angegriffenen Vornehmen. Sittlich bedingte Kritik schlägt man immer wie hier mit sittlich klingender Verteizdigung zurück, die dann meistens selbst zur Anklage wird. Dergleichen, wie der Prophet ihnen vorwirft, darf man tun, aber man darf es niemand nachsagen. Natürlich schmäht ein solcher nicht sie, sondern den Staat, das haus Jakobs; denn sie sind der Staat und er ist ein Staatsseind. Religion hat es mit dem lieben Gott zu tun, der uns, seinem Volk, immer hilft, aber grob werden darf man nicht im Namen dieses Gottes. Der Prophet bleibt ihnen indessen nichts schulz

dig: Nicht wer Böses berichtet, sondern wer dieses Böse tut, ist der Staatsseind. Denn ihr, die ihr die Gemeinschaft pflegen sollt, beutet als echte Blutsfauger diese Gemeinschaft aus und schont Frauen und Kinder nicht, wenn es sich um euren Geldbeutel handelt. Ihr seid schuld am Untergang des Volkes, aber nicht der Prophet, der den Untergang durch Warnungen aushalten will. Ihr könnt die Stimme der Wahrheit nicht vertragen, ihr liebt einen Propheten, der euch schön redete, eure Genußsucht rechtsertigte — so ein Tafels und Festeredner, das wäre euer Mann!

Diese Debatte könnte genau so heute zwischen Cand- oder Eisenmagnaten und sozial gerichteten Christen und Pfarrern stattfinden. Jedenfalls hat an dem Wort des Propheten jeder seine Rechtsertigung, den sein vor Gott geprüstes Gewissen in den Kampf gegen die Ausbeutung hineintreibt. Im Unterricht kann man an dieser Stelle zeigen, wie der Radikalismus der Bauernausstände ties in dem Übermut der Großen und in der Wucht des Rechtssinnes wurzelt, der dem Bauernstand typisch zu eigen ist.

#### Der wahre und der falsche Prophet 3, 5-8.

Das hier gezeichnete Bild von den falschen Propheten, die um Geld weis= sagen, können wir auf Grund von D. 5 b in unser Gedankenschema einzeichnen, indem wir im Sinn des Propheten sagen: sie zerstören die rechte Autorität, die den Volksführern eigen sein soll. Ihre Stellung können wir wieder vergleichen mit der der freien Schriftsteller und Redner bei uns, die oft mehr auf die öffentliche Urteilsbildung und Cebensregelung einwirken als die angestellten Autoritätspersonen der Priester und Richter. haben diese immer einen gewissen halt und eine Stütze an ihrem Amt, so ist die Autorität der anderen rein auf ihre Person gestellt. Sie haben nur in demselben Maß Geltung, als ihnen ihr innerer Gehalt eine solche unmittelbar verschafft. Um so mehr muffen sie dann darauf bedacht sein, den Mangel an amtlicher Autorität durch die Kraft und Reinheit ihres Charakters zu ersegen. Wer sich eine Stellung über dem Dolf erringen will, darf nicht unter irgend einem Cafter steben, weber unter dem des Trunkes noch unter dem des Geizes. Der Einwand, daß auch die Propheten nicht allein vom Geist leben können, erledigt sich damit, daß es ein gang anderes Ding ift, von seinem Beruf auch zu leben und seinen Beruf allein unter dem Gesichtspunkt zu treiben, daß man Geld verdienen will. Es kommt bei diesem Unterschied auf eine sehr feine Grenze an, die nur der Einzelne an sich selbst mahrnehmen und für sich ziehen kann: jener erfte steht immer über dem Geld, weil er es als Mittel für fein Leben braucht und ge= braucht, der andere aber steht unter ihm, weil es ihn als 3wed beherrscht. Diese richten sich darum in dem, was sie sagen, allein nach dem Gewinn, der ihnen in Aussicht steht. Ihr Reden und Schreiben ift elende Cohnarbeit, nicht bedingt durch die Wahrheit, sondern durch den Profit. Die inneren Solgen bleiben nicht aus; Michas Schilderungen dieser Folgen können wir in unserer Sprache so wiedergeben: jenen Ceuten fällt nichts Göttliches ein, weil sie gang und gar nicht darauf eingestellt sind, sondern auf das Geld; die Einstellung aber ent= scheidet über Einfälle. Nur die gang reine und freie Seele ift der Schauplat,

wo Gottes Gedanken aufleuchten. Wahrheit und Reinheit gehören zusammen. Nur dem ganz naiven, unbelasteten Gemüt erschließen sich große und tiese Einsichten, sonst schließt das "Interesse" den Blick für die Wahrheit der Dinge. Das ist ein ganz mystischer Gedanke, daß die Seele frei sein muß, wenn sie Gott besuchen soll. — Mit antiker Naivität stellt Micha sich selbst in Gegensatzu diesem Verhalten der falschen Propheten. Er ist voller Kraft und Mut, weil er nicht durch solche Hemmungen sehr geschwächt wird. Er kann die Wahrsheit sagen, weil er nur Gott sucht und nicht sich selbst, das Volk und nicht sein Geld. Reines herz und freie Rede! – sagt Spurgeon in einer seiner Reden an seine Studenten.

Jur Schilderung des Propheten und seiner Gegner in Vortrag und Unterricht, aber auch zu einer pastoraltheologischen Ansprache ist dieser Abschnitt geeignet.

## Die Klage des Propheten 7, 1-6.

Dieser Abschnitt enthält in dusteren Sarben alle Kennzeichen des Verfalles: die Autoritätspersonen in Verwaltung und Rechtsprechung benuten wieder ihre Stellung für ihre Bereicherung, vor allem aber sind die Gemeinschaften daran, sich aufzulösen. Das ist das zweite Kennzeichen, daß es mit einem Volk bergab geht. Nachbarschaft, Freundschaft, Samilie - alles ist in der Auflösung be-Ein Volksganzes besteht aus einzelnen kleineren Gruppen als seinen Bestandteilen, die sich ihm unterzuordnen haben und in denen selbst wieder das Derhältnis von Über= und Unterordnung herrschen muß. Je stärker diese Zellen des Volkskörpers sind, desto stärker ist seine innere Kraft und äußere Stärke. Je mehr die Chrfurcht der untergeordneten Glieder gegen die anderen ist, je mehr die gleichgeordneten zusammenhalten, desto mehr Widerstandskraft wohnt dem Gangen inne. Sie wird geschwächt, wenn sich jeder in stets modernen Individualismus und Subjektivismus auszuleben trachtet ohne Rücksicht auf die Gemeinschaften. Diesem falschen Liberalismus gegenüber gilt es besonders heute wieder den Wert der Gemeinschaften zu betonen, das ist die innere Wahr= heit an allem echten Konservativismus: Autorität und Gemeinschaft. Nur langsam kann ein Dolksleben umgestaltet werden; dabei kommt es darauf an ob sich gute Cosungsworte langsam in der öffentlichen Meinung wenigstens eine äußerliche Geltung zu verschaffen wissen; hat das Schlagwort "Derfonlichkeit" viel Derwirrung angerichtet, fo muß nun mit dem Schlagwort "Gemeinschaft" so lange gearbeitet werden, bis es sich wenigstens ein= mal die Beachtung errungen hat, die eine wenn auch nur schwache hilfe gur Anbahnung der Sache werden fann. Dabei fommt uns der allgemeine Grundtrieb der Gegenwart zur Organisation weit entgegen. So mussen Gewissen und Klugheit zusammenwirken, um den inneren Zusammenhalt des Dolks= lebens wieder herzustellen. Dabei muß aber auch darauf gesehen werden, daß man kleinere Gemeinschaften nicht allein um das lodende Contra sammelt, das einer anderen gilt; Pro-Gemeinschaften, wenn man fo sagen darf, die sich also um irgend einen Wert und 3wed sammeln, werden sich viel leichter als die anderen zu Zellen des Volkskörpers ausgestalten laffen.

Ein grelles Licht wirft der D.5 auf die Einsamkeit des Propheten, das tragische Cos, das allen Großen wird. Während sich um ihn her alle Bande frommer Scheu lösen und das Volksleben, wie es Schiller schildert, der Revolution entgegengeht, ist er mit seinem Gott allein: mit Gott allein, aber auch mit Gott allein. Er ist Rest, der Ansang werden möchte. Für eine Schilderung des Propheten und seiner Zeit, auch als Text für eine Zeitpredigt ist dieser sehhafte Abschnitt sehr geeignet.

# Der Weg zur Rettung.

# Eine Herde und ein Hirt 2, 12-13.

Dieser Abschnitt bringt eine Bestätigung für unsere Analyse der fritischen Gedanken des Propheten, die von der Auflösung des Volkslebens handelten. hatten wir da als die verderblichen Kräfte die Zerreißung der Gemeinschaften und die Gerstörung der Autoritäten erkannt, so tritt uns hier als Mittel gur Rettung die herstellung beider entgegen. Gott will sammeln den Rest von Jakob und von Israel wie Schafe und Pferch, und vor ihnen her kommt der Leithammel, der die Pforte aufstößt und die Berde durch das Tor führt. Wiedererwachen des Gemeinschaftsinnes ist das Werk Gottes, wenn er eine Gemeinschaft retten will. Zugleich gibt er ihr Sührer, um die sie sich sammeln fönnen. Das Programm des Micha ist also durchaus sozial=aristokratisch: nicht die Masse, sondern die Suhrer haben die Kraft und bringen die hilfe. Unser Bedürfnis ist kein anderes als das hier genannte. Allgemein ist das Streben nach Sammlung und Gemeinschaft und nach Überwindung des verkehrten Persönlichkeitskultus, in den ein Liberalismus ausgeschlagen war, der eine notwendige Stufe im Kampf gegen Zwangsorganisationen bedeutet hatte. So weit es irgend geht, muß man das Contra, das die einzelnen Menschen, Parteien, Konfessionen und sogar Nationen trennt, soweit zurückstellen, daß es nur seine Aufgabe erfüllt, ein Ansporn im Wetteifer auf das Beste bin gu sein. Dafür muß das Pro, das einen Menschen mit dem anderen, eine Partei mit der anderen, eine Konfession und Nation mit der anderen verbindet, möglichst stark herausgearbeitet werden. Natürlich forgt die allem Menschenwesen tief eingewurzelte Polarität dafür, daß stets Unterschiede und Gegensätze da sind; aber wie die beiden Pole an dem einen Magneten sind, so können auch diese Gegensätze an einer Gemeinschaft sein. Nun gibt es aber kein besseres Mittel, Gemeinschaften zusammenzukitten als große führende Persönlichkeiten, die statt des Ehrgeizes, eine Partei hinter sich ju scharen, den Sinn für das Ganze haben. Zwar muß Gott die Gaben geben, die zur Sammlung eines ganzen Volkes um solch eine Gestalt nötig sind. Aber es gehört noch der Wille gur großen Gemeinschaft dazu, der die Aufgabe des Einzelnen ift. In fleineren Gemeinschaften genügt oft schon dieser Wille samt einem durchaus lautern Wesen, das Achtung einflößt und Autorität darstellt.

Unter diesem Gesichtspunkt ist der Abschnitt ein guter Text für Predigten und Seiern, die es mit einer Gemeinschaft zu tun haben. Je kleiner diese ist, um so mehr hat eine solche Mahnung von der Kanzel herab einen Sinn. Ein Derein in der Provinz oder erst in der Gemeinde würde hier einen passenden Ceitspruch für sein Jahresfest finden, zumal auch die Ceute vom Vorstand ihr ernstes Wort hier gesagt bekommen. Voraussehung für die Verwendung des Abschnittes als Text ist natürlich, daß das Bild aus dem hirtenseben verstanden und vor jeder hinabzerrung ins Lächerliche geschüht wird. Das ist um so leichter, als es selbst sehr edel gehalten ist; wie schön läßt sich der Hührer der herde — nicht Leithammel! — beschreiben, wenn er sicher und stolz das Tor des Pferchs ausstät!

## Jahres Klage über sein Volk 6, 1-8.

Don diesem Abschnitt ist wichtiger als die gewohnte Polemik gegen den Opferkult der bekannte D. 8: Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist. Die drei von Gott gebotenen Dinge können wir unserer Auffassung der Wege gur Rettung gut eingliedern. Hatte Micha in der Untergrabung des Rechtes, in der selbst= süchtigen härte und in dem Derlust der Chrfurcht die Kennzeichen der Auflösung erkannt, so muß er den Weg der Rettung in dem entgegengesetten Verhalten sehen. Das Recht muß beachtet werden — wir dürfen nicht gleich sagen "das Rechte", es kommt auf das Recht als das Gegenteil von Unrecht an; lebhafte Menschen, die Wärme genug haben, verfehlen sich oft genug gegen das Recht, also gegen das, was das staatliche oder gesellschaftliche Gesetz als allgemeine Forderung aufstellt, weil ihnen solches zu pedantisch und zu unscheinbar ist. Gerade diesen muß man die Vermeidung des Unrechtes und die Erfüllung ihrer Rechtspflicht als erstes einschärfen. Besonders in sozialer Beziehung gilt es, geltendes Recht innezuhalten, wie auch neues geltendes Recht im Sinn der Liebe schaffen zu helfen. So gehört die oft so langweilige Kor= rektheit auch zum Menschen nach dem Willen Gottes. Nach Güte ringen ober, wie Cuther sagt, Liebe üben ist die höhere Stufe. Sie hat etwas Wärmeres und Persönlicheres an sich, sie ragt wie das Neue Testament über das Alte, wie der Geist über das Gesek, wie der bejahende Teil der Erklärung Luthers zu den Geboten über den verbietenden Teil empor. Liebe geht über das Recht hinaus, mildert es hier und erweitert es dort, legt überall Seele in das, was sie tut. Endlich kommt die Demut vor Gott. Wir können auch Chrfurcht sagen, um den vollen Klang Goethescher Religiosität zu gewinnen, die dem Ideal des Alten Testaments, zumal dem unserer Propheten nicht ferne steht. Als Derbindung von Zutrauen und Scheu bildet sie die Quelle aller guten Gesinnung, wie die Einführung jener Erklärungen Luthers "wir sollen Gott fürchten und lieben". - Diese Anforderungen sind alle eingeleitet von dem wie in Stein gegrabenen Wort: Es ist dir gesagt, Mensch, mas gut ift. Diese form macht den gangen Ders sehr geeignet für feierliche und ernste Gelegenheiten. So fann er als Votum oder als Text bei Konfirmation und Bustag, so fann er bei der Veranstaltung einer sozialen Vereinigung gute Dienste tun. Allem fultischen, lyrischen oder afthetischen Überschwang gegenüber wirken diese nuch= ternen Worte recht heilsam.

### Die Rettung Jerusalems 4, 6-13.

Dieser Abschnitt enthält als Ganzes den gewohnten prophetischen Gedankengang, daß Jerusalem durch Gott gerettet wird, der seine triumphierenden Seinde durch es selber vernichten läßt. Einige Gedanken sind von besonderer Schönheit und Brauchbarkeit für uns. So D. 7: Gott macht, was hinkt, jum Reft und was zerstreut ift, zu einem starten Dolt. Ein geschickter Prediger könnte mit diesem Wort die allgemeine biblische Überzeugung fein und bildhaft zu einem bleibenden Eindrud machen, daß Gott gerade aus den unscheinbaren und von den meisten um ihrer Vereinzelung willen übersehenen gei= stigen und seelischen Kräften ein starkes heer zu formen weiß. Das gabe einen eindrucksvollen Ceitgedanken etwa für einen Gustav Adolf= oder Missionsfest= tag: Die Bedeutung des Kleinen für das Reich Gottes. Das Bild vom Herden= turm D, 8 eignet sich um der Unbefanntheit und der Plastif willen, die ihm eigen ist, zu einem Tert, wenn es gilt, in festlicher Stunde die Bedeutung eines Dereins, einer Anstalt, eines hauses als des Sammelpunktes für viele auszumalen. So kann man die Einweibung einer Kirche, eines Gemeinde= oder Dereinshauses, das Jahresfest des Evangelischen Bundes, des Gustav Adolf-Vereins oder der Kirche, dies etwa an einem der heute immer notwendiger werdenden Kirchensanntage, mit edel bildhaftem Worte begleiten. Der herdenturm — die Zufluchtstätte für alles, was zerstreut ist, wenn die Nacht kommt; unvergeflich prägt sich das ein. Nimmt man Bezug darauf, daß der hügel die königliche hofburg trägt, so gabe das Wort einen Tert für den Geburtstag des herrschers oder sonst ein nationales Sest, an dem man die Monarchie preisen will. D. 10 b könnte man wagen, wenn man sich vor einiger Sinn= bildlichkeit nicht scheut, als Ceitwort für irgend eine Gelegenheit zu nehmen, bei der es darauf ankommt, die Bedeutung des Candes für die Rettung und Förderung des ganzen Staatswesens zu betonen: Du mußt zur Stadt hinaus und auf dem Seld wohnen; dort wirst du errettet, dort erlöst dich Jahre aus der hand beiner Seinde.

Eine solche Auffassung würde mit der Haltung des Micha gegenüber der Frage Stadt und Cand nicht in Zwiespalt stehen. Dorfkirchenbewegung, Ferienstolonien, Rentengüter, Wandervogel — all das fände hier ein festliches Wort, das die Gesundung durch die Berührung mit der Natur und wahrhaftigeren Verhältnissen zum Ausdruck bringen könnte.

### Der neue David 4, 14-5, 3.

Könnte man diese alte liebe Stelle nicht auch aus der Gesamtauffassung heraus deuten, die wir unserm Verständnis des Propheten Micha zugrunde gelegt haben? Seitdem wir die Überzeugung gewonnen haben, daß Jesu Geburt nach Bethlehem verlegt worden ist, weil es hier so angekündigt worden war, können wir doch keinen messianischen Gebrauch von dem Worte mehr machen. Aber können wir es nicht dann in einem Sinn verwerten, der unsern ganzen praktischen, besonders den sozialpädagogischen Aufgaben näher liegt? Der Geist des Dorfes, der Geist des Hauses Davids, das vom Dorf stammt, und zwar

dieser Geist wieder aufgenommen von dem Kleinstädter Jesu — darin liegt die Rettung, daß dieser Geist, veredelt und seiner Engigkeit entnommen, herrschend werde. Das wäre der Geist der Zucht und der Ordnung, der Gründlickskeit und der Gemeinschaft. Dieser Geist, der von jeher war, ist die Rettung für ein Volk, das unter seinem Großstadtgeist, dem Geist der Unzucht und Zerstreuung, zugrundegehen will. — Das gibt eine eigenartige Adventspredigt, wenn so das alte liebe Wort in neuartiger Beleuchtung erscheint, und zwar mit einer ebenso engen Beziehung auf Jesus wie auf die großen Fragen des Volkslebens.

#### Israel unter den Völkern 5, 6-8.

Das schöne Bild, das die Bedeutung des Restes mit dem Tau für die Völker und mit dem Regen vergleicht, kann eine willkommene Abwechselung in die Bilderwelt bringen, mit der wir die Missionsaufgabe des biblischen Geistes und auch die Israels auszumalen gewohnt sind.

## Die Cäuterung des Candes 5, 9-14.

Dieses Zukunftsbild umfaßt zwei Seiten, einmal die Entfernung aller Einrichtungen, die zum Krieg dienen, und dann die Beseitigung alles falschen Gögendienstes. Wir wollen besonders auf das zweite achten; in unserer Sprache ausgedrückt besagt die Stelle, daß alle minderwertigen Religionen ausgerottet und verschwunden sein werden, sowohl aller Aberglaube, der die betrogenen Gläubigen zu betrügerischen Wahrsagern und Zauberern hinführt, wie auch alle ästhetische Ersagresigionen. Wo es nottut, könnte man über diese Dinge in einer großstädtischen Gemeinde ein Wort sagen, das immer noch so viel faule Stellen träfe, wie zur Zeit des Propheten Micha.

## Shluß.

Um unseren Propheten zu erkennen, müssen wir fragen, was ihn mit den andern verbindet, und was ihn von ihnen unterscheidet. Ohne Zweisel besitzt er dasselbe nationale Pathos wie Amos, hosea und Jesaia. Der Selbsterhaltungswille des jüdischen Volkes samt der von ihm getragenen israelitischen Kultur läßt auch sein Herz höher schlagen. Dabei ist es natürlich das verklärte Selbst dieses Volkes, also sein Volk, wie es sich vor seinem Gott darstellt, dem "all sein Sinnen zugewandt" ist. Eben darum darf dieser Gott mit dem Volke, wie es ist, so hart umgehen, wie er will, um aus dem Volke, wie es ist, das Volk, wie es sein soll, herauszuholen. Auch in seinem Urteil über die Schäden des Volkes weicht Micha nicht von den anderen ab: die Grundlagen alles gesunden Volkstums, Recht und Gerechtigkeit samt echter Frömmigkeit, sind geschwunden, dafür ist ein falscher Kultus und eine dem Geist des Volkes fremde Kultur herrschend geworden. Diese trügerischen Grundlagen müssen

schwinden, und die echten alten wieder zum Vorschein kommen. So teilt er den religiös-sittlichen Radikalismus der anderen Propheten, einen Radikalismus, der mehr ein richtiger Konservativismus ist; denn echter Konservativismus, der auf die Grundlagen des Volkslebens gurudgreift, muß radital werden. So ist stets alle echt konservative Religion und Politik radikal, und mancher Radikalismus ist konservativ: wer das, was die Gegenwart von "dazwischen einaekommenen" Gebilden aufweist, kritisiert, tut es, weil er auf die Grundlagen zurückgreift; und wer das tun will, muß vielen Gegenwartsgebilden gegenüber radikal werden. So ist der theologische Radikalismus oft eine "Theologie des ältesten Glaubens" und die demokratisch gerichtete Kirchenpolitik hat den klassi= schen Anstrich für sich. So muß man den "Radikalismus" in religiöser=sozialer und kultischer Beziehung verteidigen, weil er in den Propheten seine klasfische Erscheinung gefunden hat und darum den Anspruch machen kann, im Rahmen des Ganzen gottgewollt zu sein. Wie viel Wasser jemand in diesen Wein tun will, das ist seine Sache. Wir haben mit der Tatsache zu rechnen, daß Gott solche entschiedenen Ceute in die Beilsgeschichte und in die Bibel hineingestellt hat; für Kompromisse sorgt unser Epigonentum schon allein.

So verstärkt Micha die gewissendildende Kraft der Propheten durch seine ganze Gestalt. Darin, weniger in der unmittelbaren Übernahme von einzelnen Gedanken, dürfte ihre und seine Hauptbedeutung liegen. Hat man das erskannt, dann kann man es nicht mehr billigen, daß Micha nur mit dem Spruch 5,1 messianisch verwertet und praktisch kalt gestellt wird.

Natürlich wird es sehr schwer fallen, einer Gemeinde ein Bild von seiner Persönlichkeit zu entwerfen, wenn sie nicht darauf hingeleitet worden ist, statt mit den Augen der messianischen Dogmatik, mit denen der geschichtlichen Wirkslichkeit in die Bibel hineinzusehen. Dersucht man solches, etwa in Bibelstunden, in Vorträgen oder in dem Gemeindeblatt — was hat dann Micha Besonderes, was ihm einen Platz in der Reihe der Propheten einnehmen ließe? — Wir gehen wohl nicht sehl, wenn wir in ihm mehr einen Geistesverwandten des Amos als einen des Hosea schauen. Haben wir das Recht, den Grund dieser Verwandtschaft im bäuerlichen Wesen und Ursprung beider zu sehen? Meldete sich hier schon der Geist der Bilderstürmer und Bauernkriege, der vor lauter konservativer Kraft revolutionär werden kann? So könnte man dem Micha seinen Charakterzug geben: Der Bauer, der die Großstadt haßt und das Heil vom Cande erwartet. Jedenfalls widerspricht der Text nicht dieser sehr modernen und auch wieder alten Aufsassung; dann böte Jona eine gute Ergänzung zu Micha, insofern als sich ihm Gottes Gnade auch über der Großstadt offenbart.

# Jeremia.

# Einleitung.

Nicht in seinen Reden liegt, was uns an Jeremia anzieht; denn so viele treffende Gedanken und ergreifende Ergusse seiner Seele in ihnen enthalten find, so wenig Eigentümliches und hervorragendes bieten sie im Vergleich mit denen der anderen Propheten. Dafür aber ift seine gange Person selbst von um so höherer Anziehungskraft. Sie zieht die Aufmerksamkeit auf sich, weil er mehr um seiner Wirksamkeit willen erlitten hat, als wir von den anderen Propheten wissen; erlitten, sowohl was sein Geschick als auch was sein inneres Empfinden angeht. Über beides gibt uns das Buch ziemlich ausführlich und genau Auskunft. Darum besitt es den Vorzug por den anderen Prophetenbüchern, den immer die Darstellung menschlichen Geschickes und mensch= lichen Innenlebens vor der Übermittlung von Gedanken und Mahnungen hat. Jeder sieht und hört gleich auf, wenn das Bild eines eigenartigen Menschen mit seinem Leid vor ihn tritt und wenn die Stimme aus einer Seele vernehmbar wird, der gegeben ward zu sagen, was sie leidet. Die Urverwandtschaft alles Menschlichen, der tiefe Sinn für das, was durch die Seele von leidenden Mitmenschen geht, macht sich dann gleich geltend, auch wenn oder vielleicht gerade wenn dabei nicht die geringste Lehre über Leid und Glück noch eine Anwendung auf uns selbst zu erwarten ist. In dieser Lage sind wir dem Jeremia gegenüber: wer einmal in seine leidende Seele bineingeborcht bat, der kann so leicht nicht mehr von ihm loskommen. Der Eindruck von seiner Gestalt als solcher haftet in der Seele des Beschauers und erfüllt sie noch lange mit niederdrückender Gewalt, bis sich die erhebende Kraft geltend macht, die von dieser tragischen Sigur ausgeht.

Damit sei angedeutet, in welchem Sinn wir den Jeremia behandeln wollen: wir versuchen die persönlichen Seelenklänge aus seinen Reden vor allem zu beachten und uns an ihnen ein Bild von seinem Innenleben zu machen; wir versuchen ferner das Tragische in seinem ganzen Ergehen zu fassen und für die Behandlung seiner Gestalt in der kirchlichen Derkündigung und im Unterricht fruchtbar zu machen. Dabei soll nicht unerörtert bleiben, was sich von Fragen über Menschenleben und Menschenleid unserm Nachdenken ergeben wird, besonders natürlich über solches bei denen, die wie Jeremia auf das Dolksleben einzuwirken haben. Immer soll unsere hauptsache sein, das Ganze seiner Person und das Ganze ihrer Wirkung ins Auge zu fassen; denn hierauf und nicht in einzelnen Stellen aus seinen Reden oder aus der Darstellung seiner Geschicke liegt der Nachdruck. Natürlich wird es sich daneben auch empsehlen, für

Jeremia.

die Praxis im Einzelnen zu forgen, indem gezeigt wird, an welche Stellen sich die Behandlung jener großen Aufgaben etwa anzuschließen hat.

Mit einigen Worten muß noch an die geschichtliche Cage erinnert wers den, in die Jeremia eintrat und in der er wirkte. Ihre Kenntnis ist nötig, um einmal seine Reden und sein Geschick zu verstehen, dann aber auch weil sie uns mit manchen tieferen Erkenntnissen bereichert, wenn wir sie im Geist des Propheten und im Blick auf sein Geschick aufzufassen versuchen.

Die äußere politische Sage ist durch den alten Gegensatz bestimmt, der die Weltmacht am Nil und die im Zweistromland von jeher getrennt und immer das Geschick der judischen Reiche entscheidend mit bestimmt hat. Diese beiden Weltmächte werden für die israelitischen Staaten alles: halt und Derderben, Erlösung und Gericht. Ihrer bedient sich ihr Gott, um fich in seiner strafenden Gerechtigkeit und in seiner rettenden Treue zu offenbaren. An ihnen lernen die Frommen Israels religiös=politisch und universalistisch denken: je größer die Reiche sind, mit denen sie es in ihrer Geschichte zu tun haben, um so mehr geht ihnen die Ahnung auf von dem alle Welt umfassenden und beherrschenden Gott, dem sie dienen. Damit haben sie die Grunderkenntnisse für alles religiös und sittlich gerichtete politische Denken gewonnen, das auch für uns noch den höchsten Maßstab bildet. Sie haben damit das Bild von Gott erreicht, das ibn nicht blok als den Geber auter Gaben für Leib und Seele, sondern als den Vollstreder des Weltgerichtes zeigt, wenn er Reiche und Völker vom Schauplat der Geschichte durch andere verdrängen läßt, sobald ihre Zeit gekommen und ihre sittliche Grundlage morsch geworden ist.

Jeremia erlebt den Umschwung der politischen Vorherrschaft, der für sein Cand verhängnisvoll geworden ist. Affgrien trat vom Schauplat ab und wich Babylonien, aber nicht ohne daß die gewaltigsten Erschütterungen der west= asiatischen Welt vorangegangen wären. Unter hiskia war Juda noch assprischer Vasallenstaat, unter Manasses herrschaft wurde auch Ägnpten assprische Proving, dann aber begann der Niedergang Affurs. Ägnpten machte fich un= abhängig, die Meder und die Chaldäer erhoben sich gegen die bisherige Vormacht, der Sknthensturm brauste durch Westasien und rüttelte auch an den Grundmauern Asspriens. — Was geschah in Juda in dieser Zeit? Gang verschieden stellten sich die Könige Judas mit ihren religiösen Mahregeln zu den politischen Ge= schiden. histia nahm, ohne Zweifel unter dem Einfluß des Propheten Jesaia. dessen Ansehen durch den von ihm geweissagten Abzug der Affprer mächtig gestiegen war, eine Reform des Kultus vor; wenigstens hat er die eherne Schlange, der bis dahin Opfer dargebracht worden waren, beseitigen und vernichten lassen. Sein politischer Grundgedanke war also der der Propheten: durch Rückgang auf die eigentliche und reine Religion Jahres den drohenden Geschider zu begegnen. Sein Nachfolger Manasse schlug die entgegengesetzte Politik ein: er rottete das ganze prophetische Reformwerk aus und versuchte es mit der Religion der Gegner, also der Affgrer, deren Sterndienst er übernahm, um sich die mächtigeren Götter gefügig zu machen. Der Drud der Zeit hatte einen großen religiösen Ernst im Volksleben erwedt; dieser warf sich nun auf die fremde Religion der Candesfeinde und vollzog ihre Brauche, darunter auch das Opfer der Kinder im Tale Hinnom, so entsetzlich und fremdartig

dieses "Treiben im Tale" auch sein mochte. Daneben bezeichnet noch der "Lärm der Berge", der alte wüste Naturkultus, die religiöse Lage zu dieser Zeit. Nach Manasses Tod gab es einen Rückschlag im Geist des Hiskia: die prophetische Partei kam mit einer Sammlung ihrer Grundsähe, die wir in dem Grundstock unseres Deuteronomium besihen, hervor, und der König Josia führte dieses auf Moses zurückgeführte Gesetzbuch ein, das die kultischen und die sozialen Gedanken des Prophetismus auf dem Weg der Organisation zu verwirklichen trachtete. Mit dieser einschneidenden Reform glaubte man alles getan zu haben, um den drohenden Stürmen des Völkermeeres gewachsen zu sein. In der Tat folgte eine glückliche Zeit der Ruhe, die den Josia als einen der besten und glücklichsten Könige Judas erscheinen läßt.

Allein bald kam der furchtbare Umschwung. Juda mischte sich in die großen Welthändel ein oder wurde in sie hineingezogen, die nun Westasien erschütterten. Im Jahre 608 eroberten die Meder und Babylonier Ninive und zerstörten das assyrische Reich. Necho, der König von Ägypten, wollte auch seinen Anteil an der Beute haben und zog nach dem Osten, den Babyloniern entgegen. Da beging Josia eine verhängnisvolle Torheit: statt sich mit Necho gegen den Seind im Osten zu verbünden, trat er ihm entgegen und wurde bei Megiddo geschlagen und getötet. Seine Beweggründe zu dieser unbesonnenen Tat sind nur zu erraten: er wollte nicht die Abhängigkeit von Assyrien mit der von Ägypten vertauschen; dabei glaubte er sicher annehmen zu dürsen mit seinem Volk, daß Gott durch die religiöse und soziale Resorm günstig genug gestimmt worden sei, um ihm troß seiner geringen Macht den Sieg über den Seind zu gewähren.

Necho sette Josias Sohn Jojakim auf den Thron als seinen Vasallen. Bald aber fand sein Vorgehen gegen die Ostmächte ein Ende: Nebukadnezar schlug ihn bei Karchemisch und vertrieb ihn. Damit wurde Jojakim zum Vasall Babyloniens. Jojakim siel von Babylon ab, ohne die hilse Ägyptens zu sinden. Sein Sohn Jojachin wurde von Nebukadnezar überwunden, Jerusalem erobert und viel Volk samt reichen Schäken weggeführt. Über den Rest des Volkes sette Nebukadnezar den Oheim Jojachins Zedekia. Ägyptische hilse im Rücken, siel dieser 588 von Babylonien ab, aber nach zweijähriger Belagerung siel Jerusalem, ohne daß Ägypten hatte helsen können. Die Stadt wurde zerstört, wieder viel Volk weggeführt und über den geringen und ärmlichen Rest Gedalja als Statthalter gesett. Ehe dieser wieder Ordnung zu schaffen vermochte, wurde er von einem Sproß des davidischen Königshauses meuchlings ermordet. Die Juden fürchteter die Rache der Babylonier und flüchteten nach Ägypten, wo sie verschollen sind.

Das sind die politischen Derhältnisse, unter denen Jeremia wirkte, die er zum Teil vorausgeahnt, die er mit dem Blick auf Gott gedeutet und in denen er sein eigenes Lebensgeschick erfahren hat. Wird uns dies im Laufe unserer Behandlung seiner Reden und Geschicke im Einzelnen beschäftigen, so können wir von der Darstellung der Verhältnisse jener Zeit nicht ohne ein paar allegemeine Bemerkungen scheiden. — In den gelehrten, aber auch in den für den Schulgebrauch berechneten Büchern wird jene Zeit geschildert, ohne daß herevortritt, welche tiese Bedeutung all jene umwälzenden Ereignisse besitzen.

Jeremia.

Schlacht um Schlacht, Aufstand um Aufstand wird genannt, aber faum ein Bug verrät, daß die Darsteller selbst von dem furchtbaren Wechsel der Geschide erschüttert sind oder etwas von dieser Erschütterung ihren Lesern übermitteln wollen. Besonders vermist man dies in den Hilfsbüchern für den Religions= unterricht auf den höheren Schulen. hier zeigt sich, wie einseitig dieser Unterricht auf Wissen und höchstens noch auf Verstehen eingestellt ift. Jene Zeit ist aber zu gewaltig, als daß man sich mit solchem Erfolg der Behandlung begnügen dürfte. Und wenn es auch nicht "wissenschaftlich" ist, so hat man doch die Aufgabe, ohne erbaulich und pathetisch zu werden, die ganze Fülle von erschütternden und erhebenden Eindrücken zu entbinden, die in jener Geschichte liegen. Es kommt doch nicht oft vor in der Weltgeschichte, daß so Reich um Reich zusammenbricht und Neues aus den Trümmern sich erhebt. Dabei braucht man nicht gleich, nicht unter allen Umständen den lieben Gott mit seinem Regiment erblicken zu lassen; man kann sich einmal damit begnügen, eine Klasse ober eine Zubörerschaft unter den Eindruck dieser gewaltigen Umwälzungen 3u stellen. der immer ohne Zweifel erschütternd wirken wird. Diese Erschütterung der Seele ist auf alle Fälle etwas Großes und heilsames: sie führt von der Oberfläche in die Ciefe und heißt einen festeren Grund suchen. ist nicht immer nötig, wie unser Schulmeisterverstand es in der Regel fordert, daß diese Erschütterung nun gleich in einem Cehrsatz eingepötelt wird; man habe doch einmal so viel Glauben an die Macht der Dinge über die unmittelbar empfängliche Seele der Menschen, daß man nur jene erschütternde Gewalt her= ausarbeitet in Darstellung und Con, ohne dabei durch Übertreibung lächerlich zu werden, und es dann dieser Macht der Dinge überläßt, ihren Weg in die Seelen zu finden und dort zu wirken, was sie hier gerade zu wirken imstande ift. Diese Erschütterung ist das Beste, das die großen Zusammenbrüche und die Tiefpunkte der Geschichte als Ergebnis für unser Inneres abwerfen, wie Begeisterung die Wirkung ihrer höhepunkte ist. Wenn die Tragödien der Dichter erschüttern sollen und darin ihre eigentlichste Wirkung finden, so vermag dies die Geschichte noch viel mehr, wenn sie, wie in der Zeit Jeremias, eine ihrer großen Tragödien über die Weltbühne gehen läßt. — Wo das Auge des Glaubens vorhanden ist, um in großen weltbewegenden Ereignissen Gott zu seben, da tritt die erhebende Wirkung zu jener Erschütterung hinzu. Die ganze furcht= bare Gewalt Gottes, die aller Lehrbegriffe spottet, tut sich dann vor dem Blide auf. Sieht man zuerst nichts als furchtbare Gewalt, die mit den Reichen der Erde zu spielen scheint, wie ein Kind mit Bausteinen, so enthüllt sich langsam als die Seele dieser Gewalt eine Gerechtigkeit, die freilich nicht dem üblichen turzen Makstab der Menschengeister entspricht: es ist eine Gerechtigkeit, die viel Zeit hat, die die Enkel ernten läßt, was die Großväter gefät, die Gott daran hindert, sich einem auserwählten Dolk zu verschreiben, die ihn ein Dolk nach dem anderen heraufführen und wieder beseitigen läßt. So erhebt sich vor uns der Gott, der in dem Völkerleben und in dem Weltgeschehen schaltet und waltet, der Gott, der feine Wunder tut, um ein Dolf gu halten, deffen Uhr abgelaufen ist, der Gott, der unerbittlich auch seine Lieblinge opfert, wenn sie den Kreis ihres Daseins erfüllt haben. So hat ihn Jeremia empfunden, den unerbittlichen Gott, der dem Derhangnis seinen Cauf laft, dem gegenüber

es keine andere Wahl gibt, als sich, wenn auch mit blutendem Herzen und unter dem Verdacht des Verrates und der Feigheit, still gehorsam zu fügen. Dieser Gott muß nicht, wie die Menschen wollen, aber die Menschen müssen, wie er will. Er sett seine Gedanken durch, auch wenn es über ungezählte gebrochene Herzen und zerschlagene Menschenleiber hinweggeht. Denn es ist zugleich der schaffende Gott, der hier sichtbar wird. Er läßt neues Leben aus den Ruinen sprossen, er führt neue Völker herauf, er erschüttert die Seelen, um sie loszuringen von dem, was vergeht, und sie auf ein sicheres Jundament zu stellen. Freilich läßt er es sich viel kosten, solche Ziele zu verfolgen; dazu sind es bloß Möglichkeiten, die er anbieten kann, Möglichkeiten für Menschenseelen, sich auf den sessen sich und zu stellen; aber viele machen keinen Gebrauch davon und vershärten sich unter den furchtbaren Geschicken.

Könnte man nicht möglichst schlicht und ernst in einer Klasse einmal solche Tone erklingen lassen? Wäre das nicht etwas anderes als: Untergang Nini= ves 606, erste Eroberung Jerusalems 579, zweite 586? Und könnte man nicht auch einer Gemeinschaft von Erwachsenen ein ähnliches Bild von den welt= umgestaltenden Vorgängen mit derselben Absicht geben? Das könnte in der Gestalt eines Vortrages, es könnte aber auch in einer Predigt, einer Geschichts= predigt geschehen. Wenn man zu einer solchen Psalm 93 und 76 (S. Band 1) als Text wählt, dann braucht man bloß zu erzählen, die Geschehnisse als Taten Gottes zu erzählen, und man wird seines Eindruckes nicht verfehlen. Dabei braucht man doch keine Cehren anzuschließen, wie das ja freilich eine Gemeinde verlangen wird; wenn einer einen Ton findet, in dem sich sein Eindruck von der erhebenden und erschütternden Gewalt der Dinge äußert, dann wird sein Wort ergreifen, auch wenn er keine Moral oder Cehre daran anschließt. Die ergreifende Wirkung einer solchen Darstellung wird hauptsächlich darin bestehen, daß die ganze Tragik dieser welterschütternden Ereignisse sich auf die Seele legt. Dieses Tragische wird in unserem Sall in dem weiten Sinn zu verstehen sein, daß gemäß tiefgegründeten Weltgesegen auch das Größte und Gewaltigste langsam zugrunde geben muß, und zwar nicht ohne eigene Schuld. Der Anblick dieses Derhängnisses mit eigener Schuld erweckt in dem Zuschauer jenes tiefe Gefühl des Grausens, dem freilich etwas von leiser Befriedigung beigemischt ist, daß auch das Größte nicht ewig besteht und daß sich die ausgleichende Gerechtigkeit auch vor ihm nicht scheut.

Wenn mancher Gemeinde jene asiatischen Derhältnisse zu unbekannt sind, um in ihnen solche Gefühle der Erschütterung und Erhebung zu erwecken, so liegt ihnen das Geschick Judas um so näher. Wer erinnert sich einer Predigt oder einer Unterrichtsstunde, in der es behandelt wurde, so daß die ganze Fülse und Tiefe der Lebens= und Weltprobleme zum Vorschein kam, die in ihm enthalten sind? Höchstens der pragmatische Gesichtspunkt der Strase wird herausgestellt, wie er einsacheren Gemütern naheliegt; aber es ließe sich auch einer einsacheren Gemeinde jenes Geschick unter dem tieseren Gesichtspunkt der Tragik nahebringen, der zur Erkenntnis der grundlegenden Weltzusammenshänge führen könnte. "Der du die Menschen läßest sterben und sprichst: Kommt wieder Menschenkinder" — das läßt sich auch auf Völker und Reiche beziehen. Gerade je einfacher eine Gemeinde ist, um so tieser wird es auf sie wirken,

Beremia.

wenn man einfach aus vollem herzen heraus erzählt; denn um tragische Wirkungen zu erzielen, bedarf es des Begriffes des Tragischen am allerwenigsten, im Gegenteil, der Begriff kann die Wirkungen nur beeinträchtigen.

Noch ergreifender kann man eine solche Predigt oder Unterrichtsstunde gestalten, wenn man noch mehr auf Einzelnes und Greifbares eingeht. Mehr zu herzen als das Geschick der Weltmächte und als das Judas spricht das Geschick einer bestimmten Persönlichkeit, des Königs Josia. hier haben wir dieselbe Mischung von Verhängnis und Schuld, wie oben; nur daß die Tragit noch dadurch bedeutend perschärft wird, daß der König selbst von den höchsten Idealen und hoffnungen erfüllt war und das Beste gewollt hat. Der fürst, der sich mit seiner gangen Kraft daran macht, sein verkommenes und von geinden bedrohtes Staatswesen durch eine Reform von innen beraus zu retten, der sich im Glauben on Gottes hilfe und an die Kraft seines erneuerten Volkes dem übermäch= tigen Gegner entgegenwirft, aber an ihm zerschellt - das ist eine Sigur, wie sie den Geseken des Tragischen entspricht. höchstes Streben scheitert darum an der übermächtigen Gewalt der Verhältnisse, weil es mit etwas mensch= licher Schwäche verquickt ist — das ist der Sinn des Tragischen, wie er den tiefsten Gedanken der Antike entspricht. Wir haben gar keinen Grund als Christen, diesen tragischen Bug an den Geschichten das A. T. nicht zu verwerten, die doch auch voll solchen antiken Geistes sind. Nur unterscheiden wir uns dadurch von der Antike, daß dieser tragische Ton nicht unser lettes Wort, sondern nur die Voraussetzung für die Aufnahme des Evangeliums als der Botschaft von bleibenden Werten und unerschütterlichen gundamenten ist. Sicher würde es jede Klasse und jede Gemeinde ergreifen, wenn man ihr die Gestalt, das Werk und das Geschick des Königs Josia aus den wenigen durch und durch bis auf einen leisen Ton der Wehmut sachlich gehaltenen Dersen 2. Kön. 23, 29-30 herausentwickelte. Wenn dabei nur ein wenig Mitgefühl und Ehrfurcht vor den waltenden Mächten der Welt entsteht, ist es schon einmal genug; warum sollen wir darauf verzichten, die tragische Katharsis in Anwendung zu bringen, wenn echte Wirkungen niedrigerer Art besser sind als bloß fingierte und ansuggerierte höherer Art? Wem das nicht genug ist, der mag ja ein Wort über das bleibende Reich oder etwas Ähnliches zum Abschluß daran anknüpfen.

Müssen wir aus jenen Versen erraten, was Josia und was die Berichterstatter über seinen Untergang gefühlt haben, so hat Jeremia dafür gesorgt, daß wir über seine Stimmung besser unterrichtet sind. Ihm war gegeben, zu sagen, was er litt. Sein Leid wurzelt auch darin, daß er mit den höchsten Idealen und der höchsten Treue wider Verhältnisse anstürmte, die stärker waren als er; ihnen mußte er unterliegen, vielleicht nicht ganz ohne eigene Schuld. haben wir oben das Tragische als den Gesichtspunkt aufgestellt, unter dem wir sein Leben betrachten wollen, so haben wir uns mit der eben gegebenen Darstellung der allgemeinen Verhältnisse den Rahmen geschaffen, in dem sein Bild zu betrachten ist. Nun wissen wir nicht nur, in welcher Lage er wirken mußte und welches seine Aufgabe war, sondern es ist uns noch ein größerer Jusammenshang klar geworden: seine Gestalt steht mit ihrer Tragik nicht allein, sondern sie gehört in ein Ganzes hinein, das tragische Empfindungen in dem Zuschauer erwecken muß. Wenn man mit jenen Begebenheiten und Gestalten solche

Empfindungen zu erwecken strebt, Empfindungen des Schreckens und der Chresucht samt solchen herzlichen Mitgefühls mit den Opfern des Verhängnisses und der eigenen Schuld, dann hat man Töne angeschlagen, wie sie dem Adventsecharakter gerade jener Übergangszeit vom alten zum neuen Bunde entsprechen.

## Die Berufung des Jeremia 1, 1-10.

In diesem Bericht über seine Berufung macht uns der Prophet mit seinen innerften Seelenregungen vertraut, die uns sein tragisches Geschick ichon ahnen lassen. Mag es ein wirkliches Erlebnis sein, was er darstellt, oder nur die dramatisierte Grundlage seines gangen prophetischen Wirkens, so bedarf es nur kurzer Sammlung, um sich gang in eine Seele hinein zu versenken, die solches als ihr Erlebnis zum Ausdruck gebracht hat. Ein Zweisaches ist es, was durch seine Seele geht: das starke Gefühl, daß Gott für ihn ist und unbedingt hinter ihm steht, und daß er die furchtbare Aufgabe hat, wider alles aufzutreten im Dienst dieses Gottes, was um ihn her groß und hoch ist. Besonders ergreifend wirkt die Wucht, mit der ihm die Aufgabe der Kritik, der nieder= reißenden Kritik an Dölkern und Königreichen, an Volk und Cand, an Priestern und Ministern samt dem Könige übertragen wird. Der tiefe Drang zur Kritik an allem, was besteht, der nicht der Selbstgefälligkeit und Nörgelsucht, sondern der hingebung an die höchsten Ideale und der brennenden Liebe zu den Gegen= ständen der Verurteilung entspringt, dieser Drang wird sich uns als das tiefste Wesen des Propheten herausstellen. Er empfindet ihn als den Willen Gottes an ihn: was er muß gemäß seiner ganzen Natur, das soll er auch gemäß dem Auftrag Gottes. Wir muffen uns diesen Drang zur Kritik, diesen heißen Trieb alles zugrunde zu richten, was wider Gottes Willen ist, als die Stelle in der Seele des Propheten denken, wo er sich garnicht mehr frei, sondern von der Macht Gottes gerufen und getrieben fühlt. Mögen wir ruhigeren und besonneneren Ceute es verstehen oder nicht, Jeremia steht diesem Drang und Zwang gang passiv gegenüber; wir steben bier voll Ehrfurcht vor einem Menschen, der sich gang in der Gewalt seines Gottes weiß. Was wir von dem Erleben Gottes, was wir von der Überwältigung durch Gott zu sagen wissen, hier haben wir das deutlichste und zugleich das ergreifenoste Beispiel dafür. Gott ist sein Schicksal und sein Verhängnis, Gott macht ihn gu seinem Werkzeug und fragt nicht, ob er will oder nicht. Er wehrt sich mit Berufung auf seine Jugend wie Moses mit der auf seine schwere Zunge: Gott ist mächtiger als er. Wenn Menschen, die von Gott ergriffen und getrieben werden, das Cette sind, was wir erreichen können, da Gott selbst uns unerreichbar bleibt, so haben wir an Jeremia eine Gestalt, die uns immer wieder, gerade wegen ihrer Weigerung, den Dienst in der Predigt und im Unterricht erweisen kann, zu zeigen, wie wirklich Gott ist, der seine größten Diener nach einem Wort von Cuther herumgeholt hat, wie ein blindes Pferd. Dabei tritt aber zugleich die gange unerbittliche Gerechtigkeit dieses Gottes heraus, wie sie sich gerade im Dölferleben jum Ausdruck bringt: Gott will zerstören, und er bedient sich da= zu eines Menschen, ohne nach den Leiden zu fragen, die dieser furchtbare Auftrag über diesen Menschen bringen muß. Es ist schon oft in diesem Werk Jeremia.

betont worden, wie diese Seite an Gott eine heilsame Ergänzung zu unserm oft viel zu weichen Gottesbegriff bieten muß.

In dem Erlebnis des Propheten liegt neben diesem schrecklichen Auftrag noch ein anderes: die Gewißheit, daß Gott für ihn ist, wie er in Gottes Auf= trag gegen die Menschen sein soll. Ohne Gott im Ruden zu haben, hielte er es garnicht aus, sein Leben lang seinen Gegnern ins Antlit hinein zu widerstehen; die Gewißheit, von Gott gesandt zu sein, bildet das unerlägliche Gegen= gewicht gegen die furchtbare Aufgabe, die ihm übertragen ift. Diese Uberzeugung nimmt mehrere Formen an: einmal die der Rede Gottes, in der Gott ihm die Gewißheit in die Seele legt, daß er ihn vor seiner Erzeugung und Geburt zu seinem Propheten gemacht habe. hier schauen wir in die Kraft des Prädestinationsgedankens hinein, der jene unbeugsamen Gestalten schafft, wie wir sie an Luther, Calvin, Cromwell und anderen großen helden kennen, die ein Stud der von ihnen vorgefundenen Ordnung der Welt über den haufen geworfen haben. Was sonst Frevel und Empörung ist, das wird zum heiligen Werk, wenn es in der unerschütterlichen Zuversicht geschieht, von Gott befohlen zu sein, der einmal wieder der ehernen Gewalt seiner heiligen Gerech= tigkeit in der Menscheitsgeschichte zum Durchbruch verhelfen will. In solchen heiligen Revolutionären gesellt sich dann zu der unerbittlichen Wahrhaftig= feit, mit der sie die Kritik Gottes an überlebten und durch die Schuld der Men= schen unhaltbar gewordenen Derhältnissen vollziehen muffen, die unerschütterliche Zuversicht, die allen furchtsamen Kleinmut überwinden hilft. Gibt der heilige Gott den aufrichtigen Sinn, so vertreibt der starke Gott alle gurcht: so kommen die gang Großen der Menschheitsgeschichte zustande, die alles, was sie geleistet haben, mit der Kraft vollbrachten, die sie ihrer Aufrichtigkeit und ihrem Mut zu verdanken hatten. Wir kennen aber kaum einen von diesen Großen der die Kosten seiner Arbeit aus eigenen Mitteln bestritten, der die den Quell seiner Aufrichtiakeit und seines Mutes nicht in Gott gefunden hätte, der aufrichtig machen kann, weil er mutig macht. Dabei muffen wir an alle Maturen von der Art Cuthers oder Bismarcks denken; in der Tat liegt etwas von dem Klang "Ein feste Burg" oder "Wir Deutsche fürchten Gott und sonst nichts in der Welt" in unserm Abschnitt. Wer immer Ruchsichten und Bedenken hegt, wird niemals etwas aus seinem Eigensten heraus leisten; Rudfichtslosigkeit alleine tut es freilich auch nicht, weil es ihr an der Zügelung der unge= stümen Kraft und an positivem Gehalte fehlt. Etwas Großes oder wenigstens etwas Ganzes leisten wird aber der, der sich dadurch über Bedenken fleiner und selbstsüchtiger Art hinwegsett, weil in ihm die Verantwortlichkeit vor einer höheren Gewalt lebt, die ihn, vermöge seiner Ehrfurcht vor ihr, von aller Surcht vor anderen befreit.

In dieser Weise den kleinen und beschränkten Menschen Jeremia oder in seinem Bild den großen Mann überhaupt oder bestimmte große Männer zu zeigen, tut ihnen selbst dann gut, wenn sie dadurch noch geknickter werden, als sie es schon sind. Aber nicht immer ist dies die Wirkung — sie kann auch in einer unbewußt wirkenden Stählung bestehen. Jede Einwirkung, die die Ceute in der Richtung auf solche Männer emporheben will, wird freilich auf den Imperativ verzichten müssen; man kann niemand sagen: Erlebe Gott —

noch: Werde ein held. Was man erreichen kann, erreicht man nur durch den Indikativ der Schilderung. Auch kann man niemand gebieten, daß er eine Welt zerstören soll, wenn man sich nicht auf die Zerstörung der Welt der Sünde retten tann. Wer zu tritisieren und zu zerstören hat, sei es auch bloß in einer verrotteten Gemeinde, der wird es tun, wenn er den Trieb in sich fühlt, oder er wird es nicht tun. Suhlt er den Trieb in sich, dann wird ihm Jeremia ein Trost sein; daß sich niemand aus Eitelkeit oder Chrgeiz oder einem anderen gewöhnlichen Beweggrund wie Gehäffigkeit und innerer Verbitterung an dieses Werk macht, dafür ist gesorgt; denn zeigt schon Jeremia wie viel Schweres den Ibealisten erwartet, um wie viel mehr Pein erwartet den anderen, zumal da er nicht das Gegengewicht des lauteren Gefühls hat, von Gott gerufen und gehalten zu sein. — Die Antrittspredigt eines jungen Pfarrers in schwie= rigen Derhältnissen findet an unserer Stelle einen Text, der ihm, gut behandelt, genug Respekt verschaffen kann. Sonst stelle man das Erlebnis des Propheten einfach dar und überlasse es dem Geist, was er jedem von Stärfung und Aufrichtigung gemäß seinen Verhältnissen und Aufgaben durch das Bild des Propheten zuführen will.

Die beiden letzten Derse des Kapitels enthalten das Vorspiel zu der ganzen Tragödie des Propheten; was seinem ganzen Leben und Wirken als tiesster Sinn zugrunde liegt, wird als Spruch Gottes an die Spitze gestellt. Eine seste Burg und eine eherne Mauer soll er werden, also stärksten Widerstand leisten ohne alse Furcht, weil Gott hinter ihm steht. Widerstand leisten soll er dem ganzen Land, den Königen von Juda und ihren Ministern und den Priestern samt dem Volk vom Land. Diese kraftvollen und doch so ties ernsten Worte könnte man einer Lutherpredigt oder einer Ev. Bundespredigt zugrundelegen, mag auch die Front dann etwas anderes zu nehmen sein als im Text. Allein der Luther der ersten Jahrzehnte, der Luther des Sendschreibens an den deutschen Adel und von der babylonischen Gefangenschaft, ist ohne Mühe hier wiederzusinden. Auch eine Gedächtnispredigt auf Bismarck könnte hier die religiösen Grundlagen seiner Kraft und seine furchtbare Aufgabe, allen entgegen zutreten, um alles umzugestalten, zum Ausdruck bringen

Wir wollen die Stelle noch zu einem anderen zweck verwenden. Sie bezeichnet Jeremia so treffend und umfassend, daß wir sie der Überschau über seine Reden zugrundelegen wollen. Tatsächlich steht der Prophet auf wider das ganze Cand, wider die Priester samt den mit ihnen verbündeten Propheten und gegen die Könige und ihre Minister. Daß er ihnen widerstehen mußte, aber nicht nachgeben durfte, wie sie auch ihm nicht gewichen sind, darin liegt der Grund zu seinen äußeren und inneren Leiden, die sein Bild so tragisch machen.

# Jeremia, die eherne Mauer. Wider das ganze Cand.

Wir ordnen die hauptgedanken der wichtigsten Reden des Propheten so an, daß wir zuerst seine Drohungen zusammenstellen, dann seine Anschuldigungen des Volkes, in denen er seine Sünden aufzählt, endlich die Stellen

folgen lassen, wo er die nahenden Schrecken als Strafgericht Gottes erkennen heißt. Dabei kommt es uns hauptsächlich auf eine kurze Zusammenstellung seiner Gedanken an, wie sie im Unterricht und im Vortrag, vielleicht auch eine mal für die Predigt willkommen ist. Darum tut es nichts, wenn mitunter eine Stelle, die Drohung und Anklage vereinigt, zerrissen wird; nur in seletenen Fällen wird sich eine Stelle als Text eignen. Wo es aber doch der Falkist, da soll es immer bemerkt werden.

### Der Skythensturm Kap. 2-6.

Den Propheten wies ein Instinkt, in dem er Gottes Stimme erkannte, an, den Seind, in dem er den Rächer der Sunden des Volkes erwartete, vom Norden herkommen zu sehen, wie er in den Versen 1, 11-18 berichtet, die für uns der unübersetharen Wortspiele wegen schwer verwendbar sind. Als die Stythen sich näherten, glaubte er darin die Derwirklichung seiner Ahnung erblider zu muffen. Es ist nicht nur religionspfnchologisch und dogmatisch interessant, daß er sich darin geirrt hat, sondern darin liegt auch ein tiefer tragischer Jug: Gott sagt ihm eine drohende Tatsache voraus, aber der Prophet irrt sich in Bezug auf die Verwirklichung. Das gange gottmenschliche Wesen der Propheten, also auch die Trübung ihrer tiefften von Gott gewirkten Ahnungen durch die Schwäche menschlichen Derstandes, tut hier sich ergreifend auf. Diefer ein= fache geschichtliche Bug fann viel zu denken geben über das Derhaltnis jener beiden Bestandteile in der Seele der Propheten Gottes; uns bedrückt hauptsach= lich der Eindruck, daß diefer Irrtum in den Trägern des Verderbens dem Propheten ohne Zweifel felbst viel zu schaffen gemacht und seinen Einfluß vermindert hat, wenn die Vermutung zutrifft, daß man ihn ebendarum von jeder Betei= ligung an dem größten Werk der Zeit, der Kultusreform des Josia, ausgeschlos= fen hat. Es ift wirklich eine "Caft", Gottes Bote zu fein, und gegen den Ubermut, zu dem der Besitz der hohen Offenbarungen führen könnte, hat Gott immer einen Pfahl im Sleische vorgesehen.

Wir ordnen die Stellen, die von den drohenden Verheerungen durch die Stythen handeln, darnach, ob sie Schilderungen oder bildliche Reden enthalten. 4, 19—31 schildert der Prophet das Bild der Schlacht, wie es sich als Schauung aus seinem gequälten Innern losringt. 6, 1-7 beschreibt er den Sturm auf Jerusalem, 6, 22-26 die Bogenreiter aus dem Norden, das Volk aus der Urzeit mit dem riesigen Rachen 5, 15-19. Er vergleicht die Seinde 4, 5-8 mit dem Löwen, der von Norden fommt, mit einem Glutwind aus der Wufte 4, 11-14, mit einem Panther 5, 6. - Zwei Gedanken allgemeiner Art lassen sich aus dem Ereignis als Ganzem entnehmen. Einmal sind diese wilden horden bezeichnend für die Gefahr, die immer die Reiche umlauert; wenn die Kultur einen bestimmten höhepunkt überschritten hat und zur Altersschwäche geführt hat, dann sind gleich die elementaren Gewalten der Naturvölker bereit, wie ein Wirbelwind in jenes Depressionsgebiet hineinzusturmen, um das Gericht Gottes zu vollziehen. Das beste Beispiel dafür bietet die Zeit der Völker= wanderung; daß weitschauende Politiker immer noch mit einer solchen Ge= fahr rechnen muffen, beweift eines der vielen in den letten Jahren erschienenen

Darstellungen vom großen Weltkrieg der Zukunft "Seestern": nachdem sich die europäischen Dölker lange genug zersleischt haben, bricht auf einmal eine große Erhebung in Afrika aus. — Dazu noch ein zweiter Gedanke: wenn auch die von dem Propheten angekündigten Skyten nicht kamen, so kamen doch bald darnach die Babylonier. Gottes Mühlen mahlten langsamer, als er es erwartet hatte, und sein Instinkt hatte sich bloß in der Zeit und dem Namen geirrt.

### Die Babylonier.

Wir reihen einige Stellen aneinander, die das Verderben schildern, das die Babylonier über das Cand bringen werden.

9,9—15. Die große Öde; Jerusalem wird zum Steinhausen, die Natur wird verödet wie die Stadt, die Dögel samt dem Dieh sind verschwunden, über die Berge zieht Weinen, über die Auen Totengesang. Über die zerstörten Stätten der Kultur zieht langsam wieder die Natur ein: die Städte von Juda werden zur Wüste, in Jerusalem hausen die Schakale. — Dieses Sied gibt einen tiesen Eindruck von den Bildern des Verhängnisses, mit denen sich der Geist des Propheten tragen mußte. 9, 16—21. Der Schnitter Tod; grausig ist das Bild des Todes, der durch die Fenster in die Paläste steigt, der alles hinmäht, bis die Leichen auf dem Acker liegen wie die Halme hinter dem Schnitter; dies ist das gewaltigste und düsterste unter all diesen Bildern. 14, 1—12. Die Dürre. 16, 1—4. Der Seuchentod. 16, 5—15. Einsamkeit; das ganze Volkseleben mit seiner Trauer und seiner Freude ist auf einmal still gestellt, weil Gott in seinem Gericht das große Schweigen über das Volk bringt.

So furchtbar diese Bilder an sich sind, noch furchtbarer ist die Seelenstimmung eines Mannes, dem sie sich als Ankündigungen eines unentrinnbaren Derhängnisses aufdrängen. Wir schauen hier tief in eine Seele hinein, der gegeben war, weiter zu schauen als die anderen Augen, die sich aber zugleich von dem Drang beherrscht sah, auszusprechen, was ihr zu schauen gegeben wurde. Dieser innere Drang der Aufrichtigkeit ist der Vorzug und das Dershängnis des Jeremia und vieler anderer großen Sührer. Sie können nicht schweigen, weil die Aufrichtigkeit, der tiesste Grund aller Großen, sie zwingt, nicht nur keine Unwahrheit zu sagen, sondern auch ihre Überzeugung und ihre Ahnung auszusprechen, selbst wenn sie nicht nur ihnen, sondern auch der Gemeinschaft schadet, der sie dienen sollen. In dieser Stimme der Aufrichtigkeit, die das drohende Verderben nicht verschweigen kann, vollzieht sich die furchtbare Aufgabe des Propheten, niederzureißen und zu zerstören.

Welche Derwendung lassen diese Bilder vom Derderben zu? Es ist fast ein Glück zu nennen, daß wir die Worte über die Skythen in dem Buch Jeremia haben; denn sie können dazu dienen, die Dorstellungen über Prophetenworte richtig zu stellen. Einmal kann man an ihnen zeigen, daß sich nicht alle "Weissgaungen" erfüllt haben, um damit die Aufmerksamkeit von den Dingen auf die Persönlichkeiten zu lenken; dann aber erhellt auch die völlige Unbefangensheit des Propheten und des Sammlers der Reden aus der Art, wie er diese nicht erfüllten Voraussagen hinzugenommen hat. Beiden ist ja ein Wort, das

dem Propheten von Gott gegeben worden ift, etwas gang und gar Objektives, für welches nur Gott und nicht der Prophet die Verantwortung trägt. Pfn= chologisch ist es auch von Wert, in die Entstehung der Weissagungen im Geist der Propheten hineinzuschauen; die aus der Tiefe ihrer Seele hervortauchende Ahnung von nahendem Verderben umfaßt das Bild eines nahenden Seindes, um sich an es anzuklammern. Treffen die geschauten Bilder nicht ein, so bleibt die Ahnung von dem Verderben in Verbindung mit dem Ernft des drohenden Strafgerichtes Gottes, als Auswirkung und Kennzeichen der Zugehörigkeit des Propheten zu seinem Gott. So fällt für uns immer mehr der Nachdrud auf die Gestalt des Jeremia anstatt auf den Inhalt seiner Worte. Nur langsam lebt man sich ein in eine Seele, die das furchtbare Cos hatte, solche Bilder von Derderber zu schauen und dem Dolt mitteilen zu muffen. Alle Pracht der Schilderung verdect doch nicht den Eindruck des Grausigen, das sie erfüllt. Wie furchtbar muß es in einer Seele ausgesehen haben, die von solchen Schauungen heimgesucht wird! Die gange Gewalt dieser ernften, ichweren und dufteren Bilder über eine Klasse, über eine Juhörerschaft hinfahren zu lassen, wird eine Aufgabe sein, die nicht ohne eine heilsame Erschütterung bleiben wird. Eine Gestalt geschaut zu haben, die so voll heiligster Aufrichtigkeit und voll tiefster Trauer um Cand und Volk war, daß solche Bilder ihrer Seele ent= strömten, gibt eine tiefe Bereicherung der Seele und ein wertvolles Gegen= gewicht gegen oberflächliche Stimmungen ab. — Abgesehen von der Person des Propheten sind diese Stellen nicht oft verwendbar. Nur wenn ähnliche furchtbare Zeiten bevorstehen oder zu schildern sind, dann werden wir keine besseren Ausdrücke für die Stimmung der Schwermut und die Folgen des Derderbens finden wie diese hier. In diesen Bildern zeigt sich der Krieg; ihrer bediene man sich, wenn man über ihn zu sprechen hat, ob man nun im besonderen vor Leichtsinn und Übermut mit dem hinweis auf den drohenden Krieg warnen ober ob man überhaupt gegen den Krieg sprechen will.

#### Die Sünde.

Nicht nur mit seinen Unheilsweissagungen an sich hat der Prophet als eine eherne Mauer wider sein Dolk zu stehen, sondern besonders mit seinen Anklagen wider seine Sünden. In seinen Reden sinden wir wenig neue Gebanken über die Sünden des Volkes gegenüber den früheren Propheten; darum können wir uns mit einer kurzen Zusammenstellung begnügen. Er tadelt einmal wie jene Versehlungen auf dem kultischen Gebiet, dann solche religiöser und sittlicher Art. Das Volk hat den Göttern geräuchert 1, 16, es ist den Nichtsen nachgegangen 2, 5, unter den Bäumen und auf Steinen haben sie den fremden Göttern gedient, wie eine leichtsüßige Kamelstute gierig umherschweist, so sind sie den fremden Göttern nachgelaufen 2, 20—28. Neue Züge sinden sich im Kap. 7: Sie dienen der himmelskönigin und pflegen den scheußelichen Kult der Kinderverbrennung im hinnomtal. — So viel religiöse Energie und Opferwilligkeit wird an falsche Götter aus irrigen Beweggründen verschwendet; darüber wird der Dienst des Gottes vergessen, der allein helsen kan, weil er ein heiliger Gott ist. In welcher Weise sich diese Anklagen gegen den

Naturkultus verwerten lassen, ist bei der Behandlung der früheren Propheten ausführlich dargelegt worden.

Im Ganzen weist auch der Casterkatalog bei Jeremia keine großen Ab= weichungen von dem der früheren Propheten auf. Don Gewalttat und Unrecht ist Jerusalem erfüllt 6, 7, man achtet nicht das Recht der Waisenkinder, den Rechtsspruch der Armen sprechen sie nicht 5, 28, auf den Gassen von Jerusalem und auf ihren Märkten findet man keinen, der nach Recht handelt 5. 1. Ganz besonders klagt Jeremia seine Candsleute immer wieder der Unredlichkeit an; sie suchen nicht nach Wahrhaftigkeit 5, 1, wie ein Korb voller Vögel so sind ihre häuser voll von Betrug, darum sind sie groß und reich, fett und feist gewordenman meint geradezu die dicken Wucherer und Betrüger vor sich zu sehen — sie schwören falsch 5, 2, selbst wenn sie "So wahr Jahre lebt" sagen. Die Worte ihres Mundes sind Trug, ein gewetter Pfeil ist ihre Junge, man redet Frieden mit seinem Nächsten, aber im herzen begt man hinterlift 9,6-7. Dazu sind sie hartnäckig, vielmehr hartstirnig wie Stein 5,3 f. Das gilt nicht nur von den kleinen Ceuten, von denen es der Prophet glaubte wegen ihrer Torheit voraussetzen zu können, daß sie den Weg Jahres nicht kennen; sondern gerade von den Großen gilt es, die den Weg Gottes, also seine Anforderungen kennen, aber die Stricke zerrissen haben, die sie an ihn banden 5, 4-5. End= lich treiben sie Chebruch, sie wiehern nach dem Weib ihres Nächsten 5, 8. Bei all dieser. Sünden sind sie überaus sicher und frech: Es kommt kein Unbeil über uns, Schwert und hunger bekommen wir nicht zu sehen 5, 12.

Dem Propheten ist dabei eine wichtige Erkenntnis aufgegangen: sie lassen ihre Bosheit quellen, wie der Brunnen quellen läßt sein Wasser 6,7; das Böse hängt ihnen also nicht nur so an, sondern es kommt aus ihrer inneren Natur heraus. Wenn wir später finden werden, daß Jeremia das Bild vom Brunnen und der Quelle auch auf das Gute anwendet, das er von den Ceuten erwartet, dann werden wir davon zu sprechen haben, wie er die Auffassung des sittslichen Cebens vertieft hat.

Die hier zusammengestellten Züge geben ein übles Bild von einer verfallenen Gesellschaft, die es aufgegeben hat, ihr Leben durch die absoluten Ge= bote des Gewissens regeln zu lassen, vielmehr dahinlebt, wie Gier und schlaue Berechnung des Vorteils es erheischen. Besonders anziehend ist es, wie Jeremia gerade die allgemeine Unwahrhaftigkeit beobachtet hat: wir können daraus schließen, daß sein innerstes Wesen, wie vorhin schon gesagt wurde, Aufrichtigfeit und Wahrhaftigkeit gewesen ist. All jene Züge werden wir auch in unserer Umgebung auffinden können: besonders das Wiehern nach dem Weib des Nächsten und die allgemeine Unwahrheit des Wesens. Man kann im Unterricht das vom Propheten angedeutete Bild der Gesellschaft von Jerusalem zusammen= stellen lassen, um Urteil und Gewissen bilden zu helfen. Wer es wagt, kann es auch einer Gemeinde in der Predigt vorhalten; es wird leider immer treffend fein. Man kann auch, wo tieferes Derständnis für Seelisches vorhanden ift, einen Blick in die Seele des Propheten tun lassen, wie er gar nicht anders kann als diese Anklagen in seine Umgebung hineinguschleudern. hier spricht mit innerer Notwendiakeit die Stimme der Wahrheit, die Stimme Gottes in eine verkommende Welt hinein; daß er nicht anders kann, ist das Göttliche an ihm: Gott treibt ihn mit Gewalt, er kennt keine Einschränkung, keine mildernden Umstände, keine Dorsicht und Rücksicht, sondern mit elementarer Gewalt bricht die Stimme der Wahrheit heraus. Es ist wieder die eherne Mauer, deren Stärke wir hier verspüren, die surchtbare Aufgabe, Dernichtung anzukündigen als die Solge von eigener Schuld, und Dernichtung anzubahnen, indem sich alle Empfindlichkeit, alle kurzsichtige Daterlands= und Selbstliebe gegen die schreckliche Stimme des Boten Gottes erhebt. Wenn so die ihn erfüllende Notwendigkeit scharfer Kritik am Volksleben und die ebenso hartnäckige Undußfertigkeit des Volkes zusammenstoßen, dann muß es einen tragischen Konflikt geben, über dessen Ausgang man nicht im Zweisel sein kann.

All diese Schäden, die kultischen und die sittlichen Verschuldungen, kom= men daher, daß sich das Volk von seinem Gott getrennt hat. Mit diesem Ge= danken äußert Jeremia seine eigenste und tiefste Überzeugung; man versteht ibn erst dann, wenn man erkannt bat, wie er die Frömmigkeit verinnerlicht und vertieft. Er schlägt Urtone der Religion an, die leider immer wieder von bem Carm der Bekenntnisse und Gebräuche übertont werden: Fromm sein ift an Gott hängen, ift Gott kennen, ift aus Gott leben; fromm sein beruht auf der innersten Natur des Menschen, und es ist darum widernatürlich und unbegreiflich, wie er von Gott lassen kann. In der Rede 2, 1—13 bringt Jeremia die Klage Gottes über das ungetreue Volk zum Ausdruck: Gott hat so viel für es getan und sie haben ihn verlassen, um den Nichtigen nachzugeben, während doch kein anderes Volk seine Götter verläßt. Frömmigkeit ist ihm Treue gegen Gott, der voller Gute ist. Den bekanntesten und verwendbarften Ausdruck für das Wesen Gottes und die Torheit aller, die von ihm lassen, enthält die Stelle 2, 13. Sehr wirksam läßt sich der Gegensat zwischen Gott, der Quelle, und anderen Göttern, den ausgehauenen Brunnen und Zisternen, die das Wasser versidern lassen, zur Darftellung bringen. Die Quelle ist voll eigenen Lebens, fommt aus der Tiefe der Erde freiströmend beraus, bedarf nicht der Tätig= feit der Menschen; die Zisterne ist ein Kunsterzeugnis, sie reicht nur wenig unter die Oberfläche, sie sammelt Wasser und verwahrt es, aber sie erzeugt es nicht. So ist es mit Gott und den anderen Mächten. Gott ist unergründlich und unerschöpflich; unabhängig von Menschen spendet er ihnen seine Gute, ohne die sie nicht leben können; voll heiliger Ehrfurcht tritt man vor ihn, weil er aus der Tiefe oder aus der höhe, wie wir nun sagen wollen, unendlich und unbegrengt seine Gute strömen läßt. Den Zisternen gleichen die Mächte, die ihren Ursprung unseren eigenen Gedanken und Bemühungen zu perdanken haben: Gottesbegriffe, Kultsusteme, Kirchen, Weltanschauungen. Moralpringipien, Institutionen aller Art, die Gott erseten wollen. Auch die Natur kann man dazu rechnen, wenn man auf die Wirkungen sieht, die von Gott und von all jenen Ersatstücken ausgehen. Denn von Gott kommt lebendiges Wasser. Wer etwas von Gott weiß, wer etwas von Gott in sich hat, der spürt, wie es in ihm immer emporquillt von Antrieben zu lauter guten Gedanken, wie etwa im einzelnen Sall den trotigen Sinn ablegen, den geraden Weg gehen usw., wie es emporquillt von freundlichen, tröstenden und erhebenden Gedanken, wie etwa im einzelnen Sall nicht den Mut sinken lassen oder gar verzweifeln, auf die qute Seite hoffen, die auch dies Unglud aus sich heraus entfalten wird. Immer

quillt es und quillt: lauter Gutes, lauter Frohes, und die Seele wird voll von Kraft und Lust und voll von Klarheit und Frieden. Das ist der Gottes= quell in der Brust, der nie versiegt, wo er einmal aufgegangen ist. Mit der Gewalt der Natur macht er sich geltend und kommt immer wieder gum Dorschein, auch wenn er einmal verschüttet war. Die Zisternen zeigen gerade das Gegenteil davon: sie sind unproduktiv, nur das kommt heraus, was hineingeflossen ist, und das noch nicht einmal alles; es ist alles Machwerk und nicht organische Werdekraft und Sülle, es macht uns selbst keinen Eindruck, weil nur das, was über uns und unabhängig von uns ist, unsere Ehrfurcht erweckt usw. - über Anwendungen dieser Gedanken braucht man nicht verlegen gu sein: einmal kann man ohne besonderen Anlah einmal so recht warm und fromm von Gott der Quelle sprechen, wobei Cone von der Art der Mustif sehr nahe liegen, und dazu im allgemeinen unsere Gedankengötter, also die Natur- und Kunftgöttern, in Gegensat stellen. Oder man greift bei besonderen Anlässen zu unserem Text: am Reformationsfest tritt der von Luther in seiner spendenden Fülle erlebte Gott dem Produkt der Scholastik entgegen, das halb Scheu, halb gurcht erregt; dort quellende Kraft und Freudigkeit aus unmittel= bar empfangener Gottesfülle, hier eine Zisterne, in die zwar Wasser vom himmel berunter fällt, die aber den Menschen mühsames Schöpfen nicht erspart; Predigten gegen das überhandnehmen von Monismus und Theosophie oder solche gegen Kirchenaustrittsbewegungen usw. finden hier auch einen stimmungsvollen und anziehenden Tert: von unseren eigenen Gedanken können wir die Kosten des äußeren und erst recht die des inneren Lebens nicht bestreiten, auch die Natur gibt nur ein paar Stimmungen, aber keine Kräfte her; wir brauchen zur Cebensaufgabe eine quellende, nicht eine geschöpfte Kraft, nämlich immer neue Lust und Freudigkeit, wie sie nur von Gott herkommen. Auch gegen tote Katechismusfrömmigkeit und jede rein begriffliche Stellung ju der "ersten Ursache" tann man diesen Text aufbieten; wenn man nicht in stimmungsvollen Bildern steden bleibt, sondern immer sagt, was die Gottesquelle, was die Kraft und was die Zisterne bedeuten, dann wird der Eindruck nicht ausbleiben.

In 8, 7, auch einem sehr bekannten Dergleich, klagt der Prophet darüber, daß das Volk das Recht seines Gottes nicht kennt, während doch Storch und Taube ihre Zeiten kennen. Diese Worte lassen erkennen, wie dem Propheten der Zug zu Gott als das innerste Gesetz der Menschenseele, also als eine Art von Naturinstinkt erscheint. Wie er Gott mit dem der Natur entlehnten Bild der Quelle zeichnet, so den Trieb zu Gott mit dem Bild, das er der geheimnisvollen Lebensart der Wandervögel entnimmt. Ihrem seltsamen regelmäßigen Zug, dessen unbekanntes Ziel sie ganz sicher sinden, entspricht der dunkle Trieb der Menschenseele zu ihrem Gott. Das gäbe eine schöne Frühzighrss oder herbstepredigt, an das geheimnisvolle Wandern der Vögel anzuknüpfen und das unstuhige Sehnen und Suchen der Menschenseele zu schildern, das nicht eher seine Ruhe sindet, die se ganz in Gott eingekehrt ist. Der geheimnisvolle Trieb der Seele zu Gott, dieser tiesste Naturinstinkt, kann ohne Besorgnis vor den Einwänden einer supernaturalistischen Grundrichtung vorausgesetzt und angestusen werden, die die Seele als stumm und tot und den Glauben rein als Gestand

schenk der Enade ansieht. Behält dieser zweite Gedanke immer sein Recht gegenüber dem oberflächlichen Machenwollen oder dem eitlen Selbstruhm, so ist der erste unausrottbare Gewißheit aller einfachen Kenntnis der mensch= lichen Seele. Ihn kann man mannigfach wenden; was man nur von Johannes Müller verwerten kann in einer Gemeinde, läßt sich hier anschließen. fann man etwa den Gehorsam gegen die unmittelbare Stimme Gottes in der Bruft, so kann man die Warnung vor der Gefahr der beständigen Reflexion über Gott und sein eigenes Gottesbewuftsein im Anschluß an dieses schöne Wort zum Ausdruck bringen; wir suchen viele Künste und kommen weiter ab vom Ziel: statt dessen gilt es einmal einfach und unmittelbar dem Drang der Seele zu Gott zu vertrauen und zu folgen. Tatfächlich steben uns, wie uns Müller immer wieder versichert, die Gedanken, die Überlegungen, die Kenntnisse, die Bedenken im Wege, sodaß wir nicht zu Gott und zu unserer Ruhe kommen. Nur langsam wird man wieder naiv und unmittelbar wie die Kinder und die Dögel, sodaß man den Trieben und nicht den Reflexionen folgt. Man fann diese Gedanken auch erweitern zu einer Predigt über die Frage: Was haben die Tiere vor uns voraus? 3. Müller behandelt ihre Vorzüge in dem 17. Band seiner grünen Blätter: Unmittelbarkeit, instinktive Treffsicherheit für das Richtige, Leben im Augenblick, völlige Sammlung der Gedanken auf einen Punkt, stille Unterordnung unter die Regeln und Notwendigkeiten der Natur, instinktive Sicherheit über Biele, Möglichkeiten, Mittel und Wege usw. fann das "unvernünftige Dieh" den vernünftigen Menschen leben lehren, wie Müller sagt. Das werden viele Ceute einfach nicht begreifen, weil sie gang aus Grundsätzen und Verstandeserwägungen heraus leben; um so viel nötiger haben sie aber ein solches Wort.

Noch ein ähnliches Wort hat der Prophet 18, 13-17. Nie schmilzt vom Selsen Sirion der weiße Schnee, nie versiegen die strömenden Wasser aus dem Ostjordanland, aber das Volk hat seinen Gott verlassen. Gott zu verlassen erscheint wiederum als das ganz Unnatürliche und Unbegreifliche; denn Gott anzuhängen ist dem Menschen der allernatürlichste Grundtrieb. Unnatur ift es, wenn der Mensch Gott verläßt, auch wenn er die Natur an seine Stelle sest. Die Menschenseele wogt einer seelischen Macht voll Gute und Reinheit entgegen, wie auch diese sich besonders in großen Offenbarern ihrer Geheimnisse, aber auch in jeder einzelnen Seele den Menschen zuneigt. All diese Bilder, die der Prophet gebraucht, um zu schildern, wie es Gott zu den Menschen und den Menschen, wenn er unverbildet ift, zu Gott zieht, können uns etwas von unserer Scheu heilen, Naturkategorien auf das Ceben der Frömmigkeit anzuwenden. Die Natur ist nicht nur nicht das religiös und sittlich Gleichgültige ober gar Bose, wie wir Dualisten es meistens auffassen, sondern das Kennzeichen aller Natur, der unbewußte und doch zielsichere Drang, die Unmittelbarkeit ihres Willens lassen sich mannicfach auf das religiöse Leben anwenden, um den lebendigen Gott und den Trieb der Seele zu ihm zu kennzeichnen.

2,32 macht Jeremia denselben Gedanken noch mit einem anderen Bild klar: so unnatürlich es ist, daß eine Braut ihres Schmuckes vergißt, so unnatürlich ist es, daß das Volk seinen Gott vergessen kann. Auch hier erscheint ihm der Glaube an Gott, also das treue Festhalten an ihm, als das ganz Selbstver-

ständliche. Sollte sich nicht die erste hälfte des Verses zu einem hochzeitstert für ein ernstes frommes Mädchen verwenden lassen?

# Die Strafe.

Die drohenden Verhängnisse hängen mit den Sünden zusammen: es sind Gottesgerichte, die zur Strafe für Sünde und Abfall über das Volk verhängt werden. Darin vollendet sich der harte Auftrag, der dem Propheten geworden ift, dem Volk zu sagen, daß sie ihr Verderben verschuldet haben und daß ihr Gott es ift, der es über fie hereinführt. Der Gott, auf deffen hilfe fie bauen, ift es gerade, der ihnen hilfe versagt und seine Gerichte schickt. Damit mußte Jeremia allem entgegentreten, was das Volk und seine Sührer über Gott gedacht haben. hierin vollendet sich die Tragik seiner Aufgabe: mit blutendem herzen muß er, der sein Dolk liebt, ihm den Untergang als seine Strafe verfündigen, weil er Gott in unbedingter Aufrichtigkeit verpflichtet ist. Darin liegt die Tragit: er kann sein Volk nicht in der Art lieben, wie es Liebe versteht, und er muß Gottes Willen erfüllen, wie sie niemals Gottes Willen er= fassen können. In diesem Konflikt gerreibt sich der Prophet. Seine Aufrichtigkeit siegt über alle anderen Ruchsichten, aber sie bringt ihn auch selber ins Verderben. - Wieder sind es prachtvolle und wenig gekannte Bildworte, in denen er seiner Überzeugung Ausdruck gibt. Gott tränkt mit giftigem Wasser 8, 14-17. Gott ist der Metallprüfer 6, 27-30, Gott fredenzt den Weinkrug der Trunkenheit 13, 12-14, Gott worfelt sie mit einer Worfel 15, 5-9. Sind die anderen Bilder ob ihrer grandiosen härte zumeist für uns nicht verwertbar, wenn nicht ähnliche furchtbare Zeiten des Verfalls eintreten, so ist das Bild vom Metallprüfer vermöge seines besonderen Inhalts und seiner anziehenden Sorm desto mehr für allgemeinen Gebrauch geeignet. Leicht ist die Anschauung dargeboten: das Blei schmilzt und schmilzt, aber Silber kommt nicht zum Dorschein. Dieses Bild von dem schmelzenden Blei gibt ein treffendes Wort für eine Bufpredigt in einer verkommenen Gemeinde oder in einer verkommenen Zeit. Auch das Bild von der Trübsalshige fann man mit ihm ein wenig auffrischen und angiehender machen: sie will Silber aus dem Blei herausschmelzen, aber es ist oft keines darin; im Leid zeigt sich, was in einem Menschen ist, welchen Werten und Idealen er wirklich anhängt und welche bloß etwas geschienen hatten; ebenso zeigt sich, was in einem Volke ist, im Krieg. Beidemal stellt sich oft heraus, daß nicht alles Silber ist, was glängt, sondern nur Blei. Mit diesem Bild hat man freilich nur die eine Seite an der Bedeutung der Trübsal herausgestellt, daß sie "uns prüfen" soll, wie jeder Volksschüler zu antworten weiß. Darüber hinaus geht die andere: sie soll nicht nur etwa das vorhandene Gute herausstellen, sondern auch Gutes erzeugen. hier hört der Vergleich auf, wenn man auch noch so davon überzeugt ist, daß Gutes nur aus einer guten Anlage berauskommen kann.

Wir schließen hier gleich die wenigen Worte an, mit denen der Prophet eine Änderung der herzen herbeiführen möchte; sie verschwinden vor den vielen Worten der Drohung und des Tadels. Es sind einige Bildwörter, die sich eben darum gut verwenden lassen. "Wasch dein herz vom Bösen, Jerusalem,

damit dir Rettung werde" 4, 14, ist ein einfaches und jedem verständliches Wort zur heiligung und Umtehr. "Caf dir dein Unglud zum Juchtmeister werden" 2, 19, eignet sich für alle Gelegenheiten, wo man den Gedanken der Befferung mit dem der selbstverschuldeten oder als Strafe empfundenen Not zu verbinden hat. Als Text, als Spruch für die Schule, als Trost= und Mahnwort bei heimsuchungen aller Art eignet sich dies Wort vortrefflich um seiner knappen plastischen Sorm willen. Am eigenartigsten ist das Wort 4, 3-4 "Machet urbar ein neues Seld, fat nicht unter die Dornen, beschneidet euch für Jahre". Da die zweite Aufforderung nur fur den Vortrag und vielleicht auch den Unterricht in Betracht kommt, geben wir vor allem der ersten Doppelmahnung nach. Saat unter die Dornen bedeutet wertvolle Arbeit an ein Gebiet wenden, in dem icon die hemmnisse und Gefährdungen für sie bereit liegen: "als die Dornen aufgingen, erstickten sie es" Mc. 4, 7. Darum muß zuerst bas Seld urbar und die hindernisse beseitigt werden. Der Prophet bezieht dies auf die Bekehrung des herzens der Einzelnen: man mag sich noch so viel Mühe mit sich selbst geben, Gutes anzunehmen und zu tun, es ist umfonst, wenn nicht das ganze Sein besser geworden ist; denn sonst wuchern die alten schier unausrott= baren Neigungen wieder hervor und machen alles zu nichte. Es ist nun sehr die Frage, ob man zuerst die üblen Gewohnheiten und Neigungen beseitigen und dann erft die guten pflanzen foll: vielleicht ist es auf seelischem Boden umgekehrt als auf dem natürlichen: zuerst ist Gutes zu pflanzen und zu stärken durch beständige neue Entscheidung und Tat, so erstidt das Bose. Daneben aber freilich muß auch der bewußte Kampf gegen die so heimtückischen und gähen bösen Gewohnheiten hergehen, indem man sich immer wieder vornimmt: so ein Wort fagst du jest aber einmal nicht wieder. Die Dornen kann man auch in Cebens= umständen finden, die das Gute erschweren: Nervosität, üble Gesellschaft, schlechte Cekture, Unordnung, üble Wohnungsverhältnisse, Trinkerei, verführeri= sche Moden usw. Unsere Arbeit an uns, besonders aber an anderen, Großen und Kleinen, ist nun solche Saat in die Dornen; was hilft es Keuschheit zu pflanzen, wenn die Wohnung oder der Trunk alles immer wieder gefährdet? Darum fordert dies Wort mittelbare Arbeit: Beseitigung der Versuchung und Gefährdung, soziale Arbeit, Bildungsarbeit wie die des Dürerbundes usw. Darum ist dies Wort geeignet als Text oder unvergekliches Motto für eine Rede bei einem Sest irgend eines solchen auf Volkserziehung gerichteten Der= eins, der die Dornen beseitigen und das Seld urbar machen will. Dazu gehört gemeinsame organisatorische, auch gesetzgeberische Arbeit; auf Grund dieser tann dann die Einzelarbeit der Erziehung mit einiger Aussicht in Angriff genommen werden. Die Dornen können auch ohne Bedenken auf allerlei alte Anschauungen, Brauche, Derhaltnisse und Menschen bezogen werden, die auf einem Arbeitsgebiet herrschen, das jemand in Angriff nehmen soll: verwahr= loste Vereine, verfahrene Unternehmungen, vergantte Kollegen, veraltete Ein= richtungen, verpfuschte Unternehmungen. Wer sich daran macht, sie zu bessern, auf den fällt gleich all das Odium, die Bosheit und Stumpfheit, die mit ihnen verbunden sind. Darum soll man sich wo möglich eigene neue Arbeitsgebiete und Ceute, Methoden und hilfen schaffen. Endlich: dies Wort wird häufig als Ablehnung der Deuteronomischen Gesetzebung durch Jeremia aufgefaßt: dann

wäre es der alte Geist der Gesetlickseit, der Regelung religiöser Beziehungen durch obrigkeitliche Anordnungen, wogegen sich die Mahnung richtete. Sie warnte dann vor der besiehten Anknüpfung an das Gewordene, vor halben Mahregeln, Kompromissen, vor Schonung und Schwachheit, ängstlicker Pietät und Rücksicht auf die Gewohnheit der Ceute; sie forderte einen frischen Neu-anfang, auch mit einem kräftigen Bruch. Man kann auch diese Warnung darauf beziehen, daß man sich doch von Organisationen, Kodisizierungen, gesetzgeberischen Mahregeln, überhaupt allem Papierwesen, wie Agenden, Dersfassungen, Vereinbarungen nicht zu viel versprechen soll; denn die Dornen der Buchstabenkrämerei, der Gleichgültigkeit gegen sestgelegte Bestimmungen, der Überschähung papierner Taten, der eigenmächtigen und unwahrhaftigen Auslegerei sind auf diesem Boden unausrottbar.

### Charakterlosigkeit und Charakter.

Wir behandeln nun drei Abschnitte zusammen, die vieles gemeinsam haben: Die Tempelrede 7,2—15, die Freilassung der Sklaven 34,8—22, die Rechabiten 35, 1—19. In diesen Stücken erhebt Jeremia die skärksten Dorwürse gegen sein Volk, aber in einer anderen als der bisherigen elegisch-lyrischen Weise: es sind Prosastücke, die teils Rede, teils Bericht über ihren Anlaß sind. Sie haben darum etwas viel Dramatischeres an sich als die bisher behandelten Stücke und eignen sich darum sehr gut als Texte für Predigten und Reden oder als spannende Proben von dem Auftreten des Jeremia für den Unterricht. Inhaltlich haben sie gemeinsam, daß es sich um Charakter und Charakterlosigkeit handelt. Wir haben in der ganzen Bibel wenig Stücke, die diese viel zu selten besprochenen ethischen Dinge so plastisch und so eindrucksvoll zur Darstellung bringen. In zwei Gegenbeispielen tritt der Mangel und in einem Beispiel tritt der Dorzug hervor.

Die Tempelrede enthüllt in einzigartiger form den von allen großen Propheten beklagten Widerspruch zwischen religiösem und sittlichem Verhalten. Das Volk halt sich angesichts der nabenden Seinde an den Tempel. Mit dem Recht des selbstlos auf höherer Warte stehenden Warners ahmt Jeremia spot= tend die Worte des Volkes nach D. 4, in denen es sich durch zweimalige Wieder= holung eine Sicherheit in seinem Vertrauen auf den durch den Abzug der Affprer vor hundert Jahren als Bligableiter bewährten Tempel einzureden sucht. Die Sucht nach dinglichen Burgichaften für die Bewahrung der Gemeinschaft und der Einzelnen, der richtige Aberglaube, der Phantasiezusammenhänge zwischen Dingen annimmt, die nichts organisch mit einander zu tun haben, äußert sich bier in einer klassischen Gestalt. Der Verlaß auf Amulette und Skapuliere, auf Kirchen und heiligtumer, die das äußere Leben gauberhaft ichüten sollen, ift immer noch ein peinlicher Erdenrest an dem Gottvertrauen manches Frommen aus beliebigem Kulturgebiet. Unerbittlich nennt wieder der Prophet aus der Tiefe seiner innerlichen Wahrhaftigkeit und seinem Sinn für die Echtheit der Dinge heraus diese Anschauung ein Lügenwort, weil er die elende sitt= liche Trägheit erkennt, die dahinter stedt. Statt der gang und gar unfinnigen Derbindungslinie, die der Aberglaube zwischen dem Tempelhaus und dem Volksheil zieht, stellt er die sittlich=soziale Linie heraus, die im Sinn der früheren Propheten die allgemeine Umkehr und die Möglichkeit der Rettung mit einander verknüpft. Nur die Überwindung von antisozialen Gewohnheiten, nur die Annahme von durch und durch sozialen Grundsähen kann das Volk vor dem Verderben bewahren: das A und O aller großen Propheten schärft Jeremia hier dem Volk ein. Dabei fällt der Ausdruck, der vielleicht einem Amos sast zu start gewesen wäre: der Tempel ist eine Räuberhöhle, wenn er von so zweiselshaften Ceuten wie Erpressen, Meineidigen, Wucherern, aufgesucht wird, um mit ein paar Ieremonien und Abgaben von ihrem Raub Jahve zu veranlassen, daß er ein Auge zudrückt und ihnen Jerusalem als Jagdgebiet erhält. Mit surchtbarem Ernst zerstört an dem Beispiel von Silo der Prophet den Wahn, als ob ein Heiligkum unvergänglich sei. Keine äußeren Bürgschaften und wären es die heiligsten Kirchen, Bekenntnisse und Bibeln, können retten und helfen,

nur die Umwandlung der Gesinnung.

Dieselbe Charakterlosigkeit, derselbe Widerspruch zwischen einem religi= öfen Derhalten aus eigenem Interesse und dem sittlichen Derhalten gegenüber den Nächsten zeigt die zweite Erzählung von der Entlassung der Sklaven. In der Angst werden sie gleichsam Gott zum Sühnopfer entlassen, aber als das babylonische heer dem des Pharao entgegen zieht, schnell wieder eingefangen. Die scheinbar religiös begründete soziale Magregel erweist sich als ein Angstprodukt, und wird gleich wieder annulliert, als der Grund gur Angst verschwindet. Das ist ein gang elender und furgsichtiger Bourgeois=Standpunkt, dem es in der Vergangenheit und Gegenwart nicht an Analogien fehlt. hat für viele Ceute ohne Zweifel die Angst vor dem Umsturz einen eingreifenden Beweggrund gebildet, der sozialen Gesetzgebung zuzustimmen, ist dieser Beweggrund auch heute noch in Einzelnen nicht verschwunden, so wurde es nicht verwunderlich sein, wenn solche Ceute nach Beseitigung der Rechte und Freiheiten der arbeitenden Stände riefen, sobald die Gefahr der Umwälzung durch irgendwelche Magregeln oder Umstände beseitigt ware. Gewiß gilt das nicht von allen Kreisen: ohne Zweifel haben sich sehr viele zwar zuerst aus einer gewissen eigensüchtigen Sorge fur jene Gesetzgebung erwärmt, um sie aber bald um ihres eigenen Wertes willen zu schätzen, wie das so häufig in mensch= lichen Entwidelungen zu gehen pflegt. Abgesehen davon, daß sie zu anständig wären, um Wohltaten gurudgunehmen, miffen fie auch zu gut, daß nichts gefährlicher ift, als gewährte Freiheiten wieder aufzuheben. Jeremia hat gang recht, wenn er in der Burudnahme diefer Sklavenbefreiung die Freilassung für alle möglichen verderblichen Mächte sieht. In unseren Derhältnissen bedeutete eine ähnliche Magregel einfach die Revolution. Wenn auch nicht in einer Predigt, so kann man doch etwa in einem Vortrag oder in einer Rede, besonders aber im Unterricht einer für soziale Dinge erwärmten Klasse das wirkungsvolle Kapitel unter diesem Gesichtspunkt behandeln.

Ebenso anschaulich und spannend ist die Geschichte von den Rechabiten erzählt. Sie erscheinen im Gegensatz zu den in den vorigen Stellen geschilderzten Gruppen als die Leute von Charakter: Wein trinken wir nicht. Sie bilz den in dem Sandmeer der leichtsinnigen und grundsatzlosen hauptstädter einen Sels fester und starrer Folgerichtigkeit. Es wäre dies ein Wort für eine Landz

gemeinde, in der die Sucht nach der großen Stadt herrscht, die die Auswanderer in große sittliche Gefahren bringen muß: "Bleibt so starr und trogig bei euren Gewohnheiten". Oder es ift ein Beweis dafür, daß vor allem ein Volk erhalten wird durch eine bis zum Trot gehende Charafterfestigfeit, die sich durch fein Wort und Beispiel irre machen läßt. Aber mit dieser äußerlichen Analogie ist es noch nicht genug, wir können auch vom Inhalt ihrer festen Überzeugung ähnliches fagen. Wir nennen eine folde entschloffene Ablehnung geistiger Getrante Abstineng; es gibt eine Gruppe von Abstinenten, die sich Orden der Rechabiter nennt. So viel die Abstinenzbewegung fritisiert und bespöttelt werden mag, so sicher enthält sie Kräfte in sich, die ein Dolf erhalten können, und wäre es allein die Kraft entschlossener Charakterfestigkeit, die unter einem durch ewigen Genuß auch moralisch verweichlichten Geschlecht als Muster auf gestellt werden kann. Wertvoll ist auch der gange Rahmen, in dem hier die Abstineng steht: sie ist ein Glied in einer großen Bewegung, die sich gegen die damals moderne Kultur richtet: die Rechabiten lieben die freie Natur. sie legen Verwahrung ein gegen feste häuser und regelmäßige Candarbeit. Dag uns hieran nur die allgemeine Gefinnung der Verwahrung gegen verweichlichende und aus der Berührung mit der Natur herausführende Kultur von Wert ist, daß es sich also bloß um relative Beurteilungen handeln kann, versteht sich von selbst.

Für die Derwertung der Stelle kommt weniger die Dorliebe der Rechabiten für das Altmodische als für die Natur und eine unverkünstelte natürliche Cebensweise in Betracht. Diese bietet tatsächlich, wenn sie im weitesten Sinn gefaßt wird, größere Bürgschaften für eine aufrichtige schlichte Frömmigkeit, weil sich Gott eher der Natur der Dinge und in der Wirklichkeit der Derhältnisse als in ihrer Derpfuschung sinden läßt. — Bei einem Fest der Wandervögel oder einer Freischaar, eines Vortrupps oder einer ähnlichen Gemeinschaft, die die Cosung Natur gegen Überkultur auf ihre Fahne geschrieben hat, wird diese spannende Geschichte einen besseren Ausgangspunkt und Anschauungsinhalt abzeben als sonstige Worte oder Begebenheiten. Daß sich niemand an der biblizschen Herkunft stoßen wird, ist sicher. Ohne Zweisel werden all diese Bewezungen ebenso nach idealen religiösen Beweggründen greisen, um sich zu verztiesen, wie das die meisten anderen humanen Bestrebungen schon getan haben und noch immer tun.

## Abergläubische Männer und Weiber Kap. 42; 43; 44.

Bis zulegt blieb dem Propheten seine Aufgabe und er seiner Aufgabe treu; diese drei Kapitel zeigen in zwei dramatisch bewegten und darum gut zu verwertenden Geschichten, wie er törichten frommen Männern und Weibern gegensüber sich als die eherne Mauer erwies. Sie sind beide gleicherweise religionsphydologisch und praktisch interessant. Denn sie gehören zu den Geschichten, an dener im scharfen Gegensatzwei verschiedene Arten von Religion typisch hervortreten, sodaß die niedere durch die höhere überwunden werden kann; das ist natürlich nur möglich, wo sich jemand mit Beschämung selbst in der

Jeremia.

niederen wiedererkennt und die höhere als die höhere anerkennt. — Männer aus allen Kreisen samt allem Dolk, Klein und Groß treten an den Propheten heran, um ihn zu veranlassen, daß er ihnen fagt, was Gott jest am Ende der Herrlichkeit Judas mit ihnen vorhat. Sehr bezeichnend und allgemein zu beobachten ist die Bereitschaft, die die Beter vorher aussprechen, sich auf jeden Sall dem Willen Gottes zu fügen, mag er ihnen leid oder lieb fein. Gang offen sprechen sie den Beweggrund aus, den alle gewöhnliche Frommigfeit unausrottbar in sich trägt: auf daß es uns gut gehe; man hofft, daß Gottes Wille sich nach dem eigenen richte. So stedt unter dem anscheinend ergebenen Wort "lieb oder leid" der gottlose Wunsch, Gott sich unterzuordnen. Das kommt gang unverhohlen zum Dorschein, als endlich Jeremia mit der Antwort Gottes ihnen mitteilt: sie sollen sich in die Lage schicken, wie sie ge= worden ift, also im Cande bleiben und sich redlich nahren, sie sollen einmal Dertrauen zum König von Babel haben und nicht in blöder gurcht die größten Torheiten begehen, wie die gurcht immer toricht macht. Sie aber wollen nach Ägypten; man versteht es, wenn das Volk, das noch immer den Klang des Kriegshorns im Ohr hat, von diesem Cand als einem Cand des Friedens träumt. - Da stürzen sie auf ihn los; denn sie hatten, wie so viele Fromme, Gottes Rat bloß haben wollen, um ihren eigenen Wunsch bestätigt zu sehen; zum Propheten hatten sie gesagt, wie so mancher im Stillen denkt, wenn er um Rat fragt: Rate mir gut, aber rate mir nicht ab. Der Eigenwille und der Eigensinn möchte jeden Ratgeber und Gott selbst zu seinem Knechte machen. Nun sind sie verdrossen, weil Jeremia ihren Wunsch nicht erfüllt und Gott gegen sie steht. Der übliche Dank, Frechheit und boshafte Auslegung seines Rates, wird ihm reichlich zuteil. Sie tun natürlich genau das Gegenteil, verfäumen aber nicht, gemäß ihrem Aberglauben, daß die Person des Propheten eine Burgichaft biete, auch wenn sie sein Wort nicht tun, ihn mit sich nach Ägnpten zu nehmen.

Braucht noch ausgeführt zu werden, wie viel hier typisch ist? Zwei Arten von Frömmigkeit: die eine will Gott sich und die andere will sich Gott untersordnen; zwei ganz verschiedene Typen von Personen: die einen tun fromm, aber bleiben dicköpsig und werden frech, der andere ist unbedingt wahrhaftig und bleibt die eherne Mauer; sie hören zwar nicht auf Gottes Wort, aber den Pfassen wollen sie doch nicht entbehren; der Prophet kann sie nicht überzeugen und muß sich van ihnen zwingen lassen, aber die Wahrheit ist doch bei ihm.

Die Weiber tadelt Jeremia, weil sie der himmelskönigin Opferkuchen backen und Weinspenden darbringen. Sie aber überschütten die "eherne Mauer" mit ihrem Geschwätz. Frech sagen sie ihm vor den Kopf, daß sie nicht auf ihn hören wollen. Sie begründen es mit einer Logik, an der ihr Geschlecht so viel Teil hat wie ihre Frömmigkeit: jenen Opferdienst und ihr früheres Wohlergehen sügt die Täuschung ihres Erinnerungsoptimismus als Ursache und Folge zusammen, während der Prophet umgekehrt gerade ihr Unglück von jenem Opferdienst ableitet. Hier sieht man in die Art hinein, wie Neigung und Wunsch die Gedanken über Ursachen und Folgen leiten und zu ganz entgegensgesehten Deutungen veranlassen. — Solchem Unverstand gegenüber hat der

Prophet nur bittere Worte übrig. Aber irre an seinem Glauben wird er nicht, auch wenn dumme Weiber auf ihn nicht hören wollen.

Diese Geschichten bezeichnen die Tragödie manches Pfarrers, der gegen einen Aberglauben ankämpsen muß, der schlimmer und hoffnungsloser als Unsglaube ist, weil er den Namen Gottes zu eigenem Dorteil mißbraucht. Ob es möglich ist, solchen dummen verbohrten Männern und Weibern diese Geschichten als einen Spiegel vorzuhalten, in dem sie sich wiedererkennen? Jedenfalls kann man sie benußen, um auf mittleren Klassen und in aufwärtsstrebenden Gemeinden durch den so dramatisch vorgeführten Gegensat der Inpen die Abeneigung gegen den einen und die Juneigung zu dem anderen zu verstärken. Oder man kann beide Gruppen als Beispiel nehmen, wie die Leute so oft ihr Verderben da zu sinden wähnen, wo ihr heil sit, und ihr heil suchen, wo ihr Verderben ist.

#### Verheißungen.

Wir schließen hier die wenigen Verheißungen des Propheten an, die eine etwas hellere Farbe in das Dunkel seiner Drohungen bringen. 18,1—10 steht das prächtige Wort vom Töpfer. Bei jeder Art von Gelegenheit ist es zu verwenden, im Unterricht, im Vortrag, in der Predigt; dabei ist es eine dankbare Aufgabe, darauf aufmerksam zu machen, wie dem Gemüt, das auf Gott und das Wohl seines Volkes beständig bedacht und gleichsam eingestellt ist, das alltäglichste Vorkommnis zu einem Mittel wird, durch das Gott zu ihm spricht. Psychologisch ift leicht darzulegen, wie dem Jeremia an der geschilderten handlung des Töpfers auf einmal Gottes Absicht mit seinem Dolk offenbar wird, wie er dann die Aufforderung Gottes hingufügt, an die Töpferwerkstätte zu geben, wo er ihm solches zu sagen habe. Der Sinn ist ja einfach der: Gott gerbricht die mifratene form und bildet eine neue; die Voraussetzung davon ist freilich die Brauchbarkeit des Materials. Die Verwendbarkeit dieses prachtvollen Wor= tes ist ebenso vielseitig, wie die tatsächliche Derwendung selten ist. Man braucht nicht bei der Anwendung auf große Gemeinschaften also Volk, Staat und Kirche, stehen zu bleiben, man tann auch Dereine, Gemeinden, Anstalten unter dies Sicht stellen, was sich besonders an festlichen Tagen zur geier oder zum Gedächtnis von Neugrundungen, Erneuerungen, Umgestaltungen usw. sehr gut machen wird. Desgleichen kann man das Wort auf den Glauben, die Theologie, jede Art von Erkenntnis und Arbeit beziehen, um die Krisis zu besprechen, der eine jede von ihnen einmal erliegt, die sie aber überwindet, wenn Wahrheit des Wesens, also Cebenskraft und Befriedigung eines wirklich vorhandenen Bedürfnisses ihr noch inne wohnt. Nichts geht verloren, was Wert hat, alles Wertvolle muß durch Umgestaltungen hindurch, die seinen Wert erhöhen: diesen Grundsat biblischen und idealistischen Optimismus wird man immer sehr ansprechend und unvergeflich an dies Wort anknupfen können. Man kann damit 3. B. neuen Cebensmut zu erweden suchen, wenn ein Ceben in einer Sunde oder unter einem Schicksalsschlag zusammengebrochen ist. Sogar einen Text für eine Grabrede gibt das Wort ab, wenn ein Todesfall vorliegt, der äußer= lich und innerlich alles umzusturzen scheint. Wiedergeburt, Neuerwachen, Auferstehen, Stirb und Werde — das alles liegt darin; Jeremia und Jesus und alle Großen beweisen, daß der Weg zur höhe der Wirkung durch die Tiese der Derzweislung geht. Gottes Geduld und Cangmut, die viele Zeit, die die Ewigsteit hat, das Erwachen der tiessten Cebenskräfte als Rückschlag gegen zerstörende Eingriffe — das sind verschieden ausgedrückt die Doraussehungen objektiver Art für solche Erneuerung; ihnen steht auf der subjektiven Seite entgegen die Gebuld, die man mit sich selbst haben muß, hoffnung, die nicht die beste Kraft in der Verzweislung verschleudern läßt, Troz, der sich allen Gewalten gegensüber erhalten will, sestes Zufassen, soweit die umgestaltenden Gewalten unserer eigenen Kraft bedürfen.

#### Wider die Priester.

Jeremia hatte auch die Aufgabe erhalten, eine eherne Mauer gegen die Priester zu sein. Das war und ist immer das Cos der Propheten. Bei ihm freilich gewinnt diese Aufgabe eine gang besondere Gestalt. Frühere Propheten Amos, hosea und Jesaia, standen einem Priestertum gegenüber, das weiter nichts als Priestertum war, das sich dazu bestimmt wußte, die kultischen Verrichtungen zu vollziehen, wie sie dem mehr auf das Sinnliche als auf das Sittliche gerichteten religiösen Bedürfnis der Masse entsprachen. Nun wurde die Lage und die Aufgabe anders. Diese Wendung ist bezeichnet mit dem Wort Deuteronomium. Es bedeutet, daß die prophetischen Gedanken, wie es so oft geschieht, dadurch zu einem Einfluß gelangten, daß sich die bisherigen Gegner ihnen erschlossen, soweit das ihnen überhaupt möglich war. Die Priester sahen auf einmal die Rettung von Volk, Kultus und Staat in der Annahme derselben Gedanken, die sie bisher als unheilvoll erkannt hatten. Wie immer siegten die neuen Gedanken nur in der form eines Kompromisses. Diese Dorgänge liegen für uns im Dunkel. Etwas mehr erhellt sind die Begebenheiten, die diesem Kompromiß Geltung im öffentlichen Leben zu verschaffen suchten. Wir würden es heute eine sehr fein eingefädelte, wenn auch nicht mit gang tadellosen Mitteln vorgehende firchenpolitische Aktion nennen. Es ist bekannt, wie das angeblich alte Gesethuch dem König in die hande gespielt wurde, es ist bekannt, wie es auf ihn wirkte. Alles in allem erkennen wir in dem gangen Vorgang eine Magregel, zu der sich die wichtigsten und einflufreichsten Mächte des Volkslebens, Propheten, Priester und Regierung gusammen= taten, um das Cette zu versuchen, was geeignet war, die inneren Kräfte des Dolfes zu weden und zu stärken.

Es braucht nicht ausführlich darauf hingewiesen zu werden, welche allgemeinen Gesichtspunkte in diesem ganzen Geschehen enthalten sind: der Sieg
in sich guter und unausrottbarer Gedanken, der auch auf den allerschwierigsten Gebieten zu zäher Geduld aufruft, wenn es sich darum handelt, dem Volksempfinden ganz fremdartige Ziele und Wege annehmbar zu machen; das Streben,
das solchen geistigen Gedankenmächten innewohnt, sich aus der zersließenden,
luftigen Art des ideellen Daseins in die festere und wirksamere Form von
Gesehen umzuwandeln; die Notwendigkeit, auf dem Wege zu dieser Kodisizierung

nicht nur bisherige Gegner zu gewinnen, selbst auf Kosten wesentlicher Wertsinhalte; die Einbuße, die auch ohne dies große Ideen dadurch erleiden, daß sie sich zu Paragraphen verkörpern. Dazu tritt dann noch die allerwichtigste Erfahrung, die Jeremia gemacht und in bitteren Worten zum Ausdruck gebracht hat: die Kodisizierung von großen Gedanken ist oft genug von der Meinung begleitet, als sei nun alles Nötige geschehen, als könne man sich nun ausruhen von der großen Arbeit und dem Gesetz gewordenen Geist alles überlassen. Hat der Geist den Sieg errungen, daß er in dem Volk als Gesetz zur Macht gestommen ist, dann mag er ja gewiß viele dadurch beeinflussen, daß das Gesetz sin die Wege des Geistes hineinzwingt oder wenigstens hineingewöhnt, die ihnen sonst völlig verschlossen geblieben wären; zugleich wird aber leicht überhaupt für viele andere die bewegende Kraft des Geistes gelähmt und der Sortschritt auf der Bahn des Geistes gehemmt.

Das ist die Cage des Jeremia. Das Deuternomium hatte die sozialen Ideale der Propheten in weitem Umfang zum Gesetz gemacht; es hatte auch dem Unfug der fremden Kulte den Krieg erklärt und würdigere Bahnen der Jahveverehrung angeordnet. Aber es machte natürlich nicht ganz reine Bahn auf dem Gebiet des Kultus: Opfer, Feste, Priesterabgaben mußten bleiben, wenn ein Kult und eine Religionsgemeinschaft bleiben sollten.

hier bliden wir nun hinein in die äußere und innere Cage des Propheten: er mußte gegen das Gesetz auftreten, das einen guten Teil der prophetischen Ideale verwirklichte; er mußte es, weil der neue Wein in alten Schläuchen geborgen wurde, er mußte es, weil es ihm überhaupt gefährlich schien, die innere Anspannung der Seele des Volkes dadurch zu lähmen, daß man die Innerlichkeit des Geistes in Paragraphen brachte. So stand cr mit der Nötigung seiner gang auf das Innerliche gerichteten Natur der äußeren politischen Notwendigfeit gegenüber, den rettenden Geist der Propheten zu einem handlichen Instrument zur tatsächlichen Rettung des Volkslebens zu machen. Wo sich so zwei Notwendigkeiten entgegentreten, ist einmal wieder die alte Not alles Menschenlebens, ift einmal wieder das Tragische gegeben. Als die Derwirklichung der prophetischen Ideale eintrat, mußte der Prophet dagegen auftreten. Der bit= terfte Gegner der Kompromiffe ift der Mann, der feine größten und beften Ideen durch sie verunstaltet sieht. Und doch verlangt die Notwendigkeit des Weltgeschehens und die wirkliche Beschaffenheit der Welt, daß sich die Ideen mit diesem Gewand der Regeln und Ordnungen umfleiden, um ihren Plat in der Menschengeschichte zu finden. Daber dann immer der bittere Kampf gerade zwischen denen, die sich am allernächsten steben, weil die einen fagen: Wir nehmen, was wir erreichen können; und die anderen entgegnen: Alles oder nichts. Daher vor allem der Widerstand der Täufer und Spiritualisten gegen die Kirchen der Reformation, die wieder Ordnungen schufen und sich auch in Altem einlebten, mahrend sie die reine Innerlichkeit und Geistigkeit mit der Unbeugsamkeit des Radikalismus vertraten.

Wenn wir die Worte des Jeremia gegen Priester und Propheten zusammenstellen, dann bekommen wir den Eindruck eines ganz tiesen, grundsätzlichen Gegensates zwischen dem Vertreter einer persönlichen und innerlichen Religion und dem Betrieb eines Kultus, der dieser Eigenschaften vollständig

ermangelt. Ohne Zweifel haben wir hier nicht bloß zeitgeschichtliche, sondern grundsätliche Gegensätze. Wir haben wieder das Enpische herauszuarbeiten und mit seiner hilfe Linien der Analogie bis in die Gegenwart herein zu ziehen. halten wir zusammen, was der Prophet gegen das Geset, die Beschneidung und die Überschäkung von Opfern fagt, überbliden wir, welche Anklagen er den Prieftern und Propheten ins Gesicht ichleudert, dann werden wir nicht umbin können, zu sagen, daß er das meint, was wir heute im schlechten Sinn des Wortes "Kirche" nennen. Den Religionsbetrieb ohne Geist und Seele, von Alltagsmenschen zu gewöhnlichen 3weden und in fehr gewöhnlicher Weise veranstaltet, seben wir fritisch beleuchtet und aufs schärffte verdammt. Perfonlicher Glaube voll persönlicher Gewissenhaftigkeit lehnt sich auf gegen die Religion der Einrichtung und der feigen, selbstfüchtigen handwerkerei. Es ist eine flaffische Kritit alles Kirchentums, wie es vermöge der menschlichen Schwachbeit und Neigung, geistige Dinge mechanisch und dinglich zu gestalten, immer wieder sich breit macht. hier liegt der Geist beständiger Wachsamkeit gegen die üblen Seiten der Verkirchlichung des Glaubens, der gunke beständiger Reformationen, die alles Stroh und faules Holzwerk am Tempel Gottes verbrennen follen. Darum fann dieser Geist des Propheten mit dem Gericht am hause Gottes beginnen, weil er aus eigenster tiefster Gemeinschaft mit seinem Gott heraus gegen alles gottlose Wesen, aus dem der Geist gewichen ist, auftritt und wie alle Propheten gegen die Verfälschung der Wahrheit unbarmherziger ist als gegen ihren Mangel. Seben wir genauer zu, dann richtet er seine bef= tigen Anklagen gegen die Institutionen und gegen die Personen, gegen die Überschätzung der objektiven Grundlagen der Kirche und gegen die subjektive Beschaffenheit ihrer Diener. Beide Anklagen hängen miteinander gusammen: weil man sich verläßt auf jene objektiven Grundlagen, darum kann man es sich erlauben, in Gesinnung und Derhalten zu sein, wie es einem paft.

#### Wir haben das Gesetz 8, 8-13.

Aus diesem Wort des Propheten läßt sich eine ganze religionsgeschichtliche Regel herausholen: alle höhere Religion fängt mit Geist an, aber sie strebt nach dem Buch. Mit dieser Buchwerdung der Religion ist sehr viel erreicht: der Geist hat eine Sorm, daß er nicht zerfließt, er hat ein Mittel, daß er sich nicht zerstreut. Aber dieser Gewinn wird mit vielen Nachteilen bezahlt: wenn der Geist zum Buch wird, dann erstarrt auch oft genug der Geist. Dann ichiebt sich das Buch zwischen die Seele und Gott, es wird zum Gögen, der die Derehrung auf sicht, weil der Durchschnittsmensch es nicht aushält, Gott ohne ein Gögenbild aus sinnlichem Stoff und ware es auch nur Pergament und Papier zu haben. Das Buch wird wie hier zu einem Setisch, auf den man sich verläßt: Wir haben ja das Geseth! Früher hatte man gesagt: Wir haben den Tempel (Kap. 7), was fann uns begegnen? Jest wird der Goge etwas feiner, aber ein Göge ist es immer noch. Oder man sucht auf einer etwas höheren Stufe die Autorität für Leben und Glauben in einem Gesetz oder Bekenntnis aufzurichten; ihm unbedingt zu folgen ist wichtiger als unmittelbar auf die Stimme Gottes in dem Gewissen zu horchen. Dem unpersonlichen Cebens= oder Glaubensge=

setz bringt man unpersönlichen Gehorsam dar. — Dazu kommt noch eins: Jere= mia verrat, daß er eine Ahnung davon hat, wie das Deuteronomium zustande gekommen ist: der Lügengriffel der Schreiber hat es gur Lüge gemacht. Das ist sehr stark ausgedrückt. Aber können wir nicht daraus die allgemeine Bemerfung ziehen, daß es bei der Errichtung der großen Buchautoritäten nicht immer so zugegangen ist, wie es ihrem beiligen Inhalt entspricht? Ift es nicht für unser heutiges geschärftes Wahrheitsgefühl bedrückend, wie häufig wir auf eine pia fraus stoßen, die optima fide vorgenommen worden ist, manchmal freilich auch ohne dieselbe? Das Alte Testament, das Neue Testament ist für unsern geschärften kritisch geschichtlichen Blick allzureich an Abschnitten, die Glaubens= gedanken und Cebensideale späterer Zeiten in die klassische Zeit der ersten großen Offenbarer zurudverlegen, um ihnen die Autorität zu sichern, die man ihnen zuwenden möchte. Ist es mit den heiligtumern der driftlichen Kirche, dem südgallischen Bekenntnis, das uns als apostolisches Glaubensbekenntnis diese unendliche Schwierigkeit und Qual macht, ist es mit dem Athanasianum anders? Und dann wie menschlich ist es auch bei unseren Bekenntnissen zugegangen, wenngleich sie sich von solch groben Verletzungen des Geistes, aus dem sie stammen, freigehalten haben! Die Kritik hat darum die ihr sicher von Gott gegebene Aufgabe, die herzen von diesen Buchgöken loszureiken und sie zu dem lebendigen Gott zu führen. Sie hat diese Aufgabe, auch wenn sich dessen die Kritiker gar nicht bewußt sind, sondern einfach aus Gewissenhaftigkeit und Wahrheitssinn, wenn auch nicht ohne viel Irrtum und manche Sunde, die Urfunden ihrer Analyse unterziehen. Mag man über sie schmähen, wie man will, was sind fie, auch die schlimmsten, gegen diesen Jeremia mit seinem scharfen Ton: der Lügengriffel der Schreiber! Er ist der Radikalste der Radi= kalen, er nimmt keine Rudsicht auf hohe herrn noch auf die alten Mütterchen, er sieht in dem Buch, das zu Gott führen und von Gott kommen sollte, einen Weg, der von Gott abführt; und darum ist er so unbarmherzig fritisch. hat er ja doch auch keine Stelle zu gewinnen oder zu verlieren, kann er ja darum auch ganz und gar aus der aufrichtigen Stimmung seines herzens heraus gegen die Lügengriffel reden, wie er immer alles haßt, was gegen die Aufrichtigkeit geht. Immer wieder schauen wir in einer Aufrichtigkeit, die keine Kompromisse und klugen Rücksichten kennt, die Quelle seiner Kritik. Ift es kirchenregimentliche Weisheit, erst ein paar Tage später oder überhaupt nicht zu sagen, was man denkt, so ist es höchstes Prophetenamt, alles zu sagen, was der Geist der Wahrheit dem Geist des Propheten gesagt hat. Und auch darin ist Stimme Gottes.

So spricht hier Geist gegen ein Buch, das den Geist kodifiziert und damit gefährdet. Geist soll den Geist daran hindern, im Buch zu erstarren und auf Wegen Autorität zu werden, die seinem innersten Wesen widersprechen und auf die Dauer seine Wirksamkeit beeinträchtigen müssen. Das gilt von jeder Buchwerdung des Geistes. Besonders aber gilt es, wenn es wie hier in dem Fall des Deuteronomiums, einer kritisch=resormerischen Richtung gelungen ist, die Klinke der Gesetzgebung in die hand zu bekommen, sich in einem Gesetzbuch einen Ceib zu schaffen und aus einer kirchenseindlichen Stellung heraus zur Kirche zu werden. Diese kritisch resormerischen Richtungen versallen immer

wieder dem alten Mechanismus des Seelenlebens, der gerade auch das religiöse Leben zu Sormen und Gewohnheiten erstarren macht. Darum, wenn Pietismus und Aufklärung, wenn einmal Gemeinschaftsfrömmigkeit und Liberalismus das Glud gehabt haben, regierungsfähig zu werden, denn darf es nie an Männern fehlen, die um des Gewissens willen durch beständiges Umrühren mit dem Stab der Kritik das Gefrieren der Innerlichkeit zu kalten, harten Eisgebilden zu hindern suchen. Anders ausgedrückt: fie muffen ftets mit der Pflugschaar scharfer Kritik durch den Ader der Kirchlichkeit hindurchfahren, damit er nicht festgetreten werde und sich gegen die Aufnahme von lebendigem Samen verschließe. Darum ist es notwendig, daß die Sekten Kritik üben an einer Kirche, die von dem Propheten= und Priestergeist, die von pietistischer Orthodoxie beherrscht wird; darum ist es notwendig, daß Gestalten wie Kutter und J. Müller auch liberale Kirchengebilde unbarmherzig auf das Vorhandensein von Geist hin prüfen; denn liberaler Geist unterliegt der Mechanisierung und Materialisierung nicht weniger als anderer Geist. — Es ist, wie wir sehen werden, kein beneidenswertes Amt. Aber es muß sein. Schwer ist die Aufgabe, weil sich der kritische Prophet in eine tragische Lage hineinversett sieht: er hat angugehen gegen eine geschichtliche Notwendigkeit, nämlich gegen diese beständige Derleiblichung der Religion, deren Urheber nicht ganglich irren, wenn fie fie im Namen Gottes vollziehen. Er geht dagegen an aus innerem Zwang heraus, der so start und so rein ist, daß auch er sich mit vollem Recht auf den Willen desselben Gottes berufen darf. Was will man sagen? Der Ader, der zum Wege wird, wird es nicht ohne Gott; aber erst recht die Pflugschaar, die ihn wieder zum Ader wandelt, zieht ihre Surchen im Namen des Gottes, der immer eher durch den Geist sprach, als er sein Wort in Bücher festlegte.

Die Einführung von neuen firchlichen Verfassungsbestimmungen, Agenden, Gesangbüchern, Paragraphen aller Art, die es mit dem religiösen Leben und dem der Kirche zu tun haben, wird man mit einem Wort über dieses Wort des Propheten begleiten können. Gar leicht meint man auch heute noch, es sei etwas geschafft und erreicht, wenn des heiligen Papiers wieder mehr geworden ist in der Christenheit. Gerade dann gilt es, zu warnen, daß die Innerlickskeit nicht bedroht, daß nicht die träge Zuversicht eingelullt wird mit dem gessährlichen Wort des unverständigen Stolzes: Wir sind weise! Wir haben ja das Gesetz Jahves!

# Beschneidung 9, 24-25 und Opfer 7, 21-28.

Der Prophet fährt fort, die objektiven kultischen Bestandteile der Religion seines Volkes zu entwerten. Die Beschneidung verhöhnt er geradezu: das was Israel auszeichnet, ist gar nichts Besonderes, das haben sie mit anderen Völferen gemein. Sie haben gar kein Recht, sich als ganz allein von Gott auserwählt anzusehen, wie sie es aufgrund der Beschneidung im Sinn des neuen Gesethes tun mochten; denn auch die anderen Völker haben irgend ein solches Zeichen, wenn sie nicht die Beschneidung haben, an dem sie sich erkennen und in dem sie ihren Wert gekennzeichnet sinden. In solch äußeren Merkmalen darf nun einmal der Wert des Volkes Gottes nicht liegen, sondern in inner-

lichen Vorzügen. — Es ist gar nicht schwer, von diesem Wort des Propheten aus eine Linie nach der Gegenwart zu ziehen: in seinem Geist können und muffen wir Verwahrung einlegen gegen die Überschätzung der Taufe als eines Zeichens für den besonderen Schutz und das besondere Wohlgefallen Gottes. Die Juden haben ihre Beschneidung, andere Völker haben andere Zeichen für ihren Wert vor Gott: es wird also im Sinn und nach dem Vorbild des Jeremia die Taufe religionsgeschichtlich kritisch herabgesett. Wir können heute grund= fählich nicht anders über fie denken, als daß fie ein fehr bescheidenes Kennzeichen der Zugehörigkeit nicht zu Gott, sondern zur Kirche ist, daß sie die Derpflichtung für alle Beteiligten einschließt, erst die Voraussehungen für ein innerliches Ceben vor und mit Gott zu schaffen, das den eigentlichen Wert des Menschen darstellt. War sie als Erwachsenentaufe die Bestätigung eines erlangten inner= lichen Wertes, so muß sie jest seine Voraussegung sein, nachdem sie manche zu der Meinung verführt hatte, das Kennzeichen und die Bürgschaft des Wertes vor Gott zu sein. Damit fällt alles stolze Nur-Wir-Christentum dahin, das sich auf objektive Merkmale wie Zeremonien und Kirchenzugehörigkeit stütt, statt auf das neue Leben aus dem Geist. Der Gott, der im Gegensatz zu der Ein= bildung seiner engherzigen Anhänger seine Menschen als Menschen ohne Unterschied liebt, der Gott, der Wertunterschiede nur nach innerlichen Dorzügen macht, kann mitunter einmal im Unterricht oder in einem Vortrag mit Bezug auf diese Stelle verherrlicht werden; für die Predigt eignet sich im allgemeinen ein Wort über die Beschneidung nicht.

Das Wort über die Opfer erinnert an das ähnliche, das Amos gesagt hatte. Don Opfern hat Gott nichts zu den Vätern gesagt, sondern von Gehorsam und gottgefälligem Wandel. Aber trogdem Gott ihnen solches immer wieder durch die Propheten hat einschärfen lassen, haben sie nicht gehorcht, sondern sie sind halsstarrig und unwahrhaftig gewesen. Ist der Vorwurf der hals= starrigkeit alt und allgemein, so ist der der Unwahrhaftigkeit besonders im Mund des Jeremia zu finden, woraus wir wieder auf die unerschütterliche Aufrichtigkeit seines Wesens ichließen dürfen. Um dieser Sehler willen hat sie Gott strafen muffen; denn Opfer können nicht gut machen, was der Wandel gefehlt hat. - Ist es zu gesucht, wenn wir bei dieser Stelle an das Abendmahl und an seine hochschätzung als eines Gott gang besonders wohlgefälligen Braudes denken, der nicht nur Schuldvergebung, sondern auch das Recht verleiht, es mit dem Wandel nicht so genau zu nehmen? Ohne Zweifel gibt es noch Kreise auch in unserer Kirche, die in der Pflege des objektiven Sakraments ihre wichtigste Aufgabe vor Gott zu haben meinen. War es von Luther tief fromm gemeint, daß die Kirche und der Einzelchrist nicht von dem leben, was sie tun, sondern von der in Wort und Sakrament gegebenen objektiven Gnade Gottes, so ist das im Sinn der Trägheit migbraucht worden. Diesem Verlag auf die objektiven Beilsbürgschaften gegenüber wird dieses Wort des Jeremia immer einmal gute Dienste tun. Don seinem Standpunkt der innerlichen und perfönlichen Frommigkeit aus bekämpft er alles, was wir die durchschnittliche Kirchenfrömmigfeit nennen muffen. hier steht er ohne Zweifel auf dem Standpunkt des Dietismus und des Liberalismus, die allen Wert auf die Persönlichkeit des Einzelnen legen. Geht dies so weit, daß dieser Einzelne an seiner Kraft

verzweifelt, dann wird er sich wieder nach objektiven Bilfen umfehen; dann wird ihm freilich das Abendmahl weniger als ein Sacrifizium, das Gottes Wohlgefallen verdient, denn als ein Sakramentum, das sie darstellen soll, von Bedeutung sein. Gegenwärtig scheint aber wenig Beburfnis nach solcher objektiven Dergewisserung überhaupt und nach einer solden im Abendmahl im besonderen vorhanden zu sein. - noch auf eins muß aufmerksam gemacht werden. Der Prophet beruft sich auf die Gesetzgebung des Moses, die nichts von Bestimmungen über das Opfer und über die Beschneidung enthalten haben könnte. Sicher ist diese seine Meinung weniger als historisch-kritische notig denn als ein Zeichen dafür von Wert, daß jeder willensstarke Redner gang naiv seine Ideale als die der klassischen Vergangenheit zu empfehlen sucht. Sicher geraten freiere Theologen auch oft in die Gefahr, ihre geistigere Auffassung von Christentum und Kirche zu schnell in den beiden großen Zeiten unserer Religion, dem Urchristentum und der Reformation, wieder zufinden. Man soll zufrieden sein, wenn man auch sie neben massiveren Dorstellungen vorfindet. Schließlich sind wir zwar Schüler, aber keine Knechte der Vergangenheit; wir durfen mit dem Gedanken der Entwicklung oder religiös gesprochen der fortschreitenden Offenbarung auch vieles in diesen Urzeiten einfach als erledigt und überwunden ansehen, weil auch uns etwas von dem Recht des Meisters zusteht, der sein "Ich aber sage euch" dem, was zu den Alten gesagt ist, entgegengestellt hat. Das ist sicher mehr in dem Sinn des als religiöser und firchlicher Kritiker so durch und durch mahrhaftigen Jeremia als der Versuch, sich auch noch in die Worte der Alten hineinzuschleichen.

All diese Kritik des Propheten an der Kirche wird wohl kaum unmittelbar für uns verwertbar sein. Aber sie kann uns darin bestärken, daß wir da, wo sich gemäß menschlicher Schwäche und religionsgeschichtlicher Notwendigkeit die Frömmigkeit zu stark auf kirchliche Einrichtungen und Gewohnheiten verläßt, mit dem Geist dieses Kirchenkritikers der enge Zusammenhang zwischen Seele und Kirche gelockert und sie auf den Umgang mit ihrem Gott hingewiesen wird. Freilich wird wieder eine Zeit kommen, wo es nötig ist, den Ton von Kierkegaard und Joh. Müller aufzugeben und kräftig zum Sammeln zu blasen; denn der Individualismus darf nur eine kritische Episode bleiben.

### Wider Propheten und Priester

5, 30; 6, 12-15; 8, 10-12; 14, 12b-16; 23, 1-33.

In grellem Gegensatzu der Geltung der Institutionen steht die Beschaffensheit der Personen. Furchtbar ist das Bild, das auch dieser Prophet von den berufsmäßigen Vermittlern zwischen dem Volk und seinem Gott zu zeichnen hat, von den Propheten, die die Stimme Gottes bei dem Volk, und von den Priestern, die die Stimme der Menschen bei Gott zu sein haben. Am schlimmsten kommen dabei die Propheten weg, wie ja immer jedes hervorragende Mitzelied eines Standes am besten über die Sehler seiner Berufsgenossen unterzichtet ist und am schärssten über sie abzusprechen pflegt. Zunächst nimmt Jeremia ihr Ceben vor. Sie sind Ehebrecher und Frevler, in dem haus Gottes verüben sie ihre Bosheit, sie üben Betrug und Lügen, sie machen die hände

der Frevler noch stark dazu und stecken das ganze Cand mit ihrem Frevelmut an. Geradeso minderwertig ift ihr Berufsleben. Ihre Verfündigung unterwirft Jeremia dem icharfiten Gericht. Sie ist verlogen; die Priefter unterstüßen mit ihrem feierlichen Spruch die lügnerischen Phantasien der Propheten. Was sie sagen, ist Lügengesicht und Trug ihres eigenen herzens; nichts davon ist von Jahre, obwohl sie es behaupten. Sie reden dem Dolf immer die Angst aus, diese Beschwichtigungsräte und Gut-Wetter-Propheten. Sie beruhigen die Ceute, während sie der rechte Prophet beunruhigt. Sie decken den Zusammen= bruch des Volkes zu, indem sie schamlos immer von heil und Glück reden. Das kommt aber daher, daß sie ihre Träume, ihre oberflächlichen Einfälle von sich geben oder daß sie gar einer dem anderen seine Worte abstehlen. Ihre Worte kommen nicht von Jahre, sondern aus ihrem eigenen unbekehrten bergen. Darum können und wollen sie auch nicht das Volk von seinem bösen Tun abbringen, sondern sie führen es immer tiefer in die Unwahrheit und in das Verderben hinein. Wenn sie doch nur sagten, daß ihre Worte ihr Einfall und ihr Gemächte seien, anstatt das Wort Gottes selbst. Dieses hat ja auch eine andere Gewalt als ihre Schäume und Träume: es ist Korn im Vergleich mit

Stroh, es ist ein hammer, der Selsen zerschmeißt.

Das ist ein böser Pfaffenspiegel, das ist ein sicher verzerrtes Bild des vereinigten fortschrittlichen und des konservativen Klerus der damaligen Zeit, das aber immer in der Kirchengeschichte wiederkehrt, wenigstens im Munde aller großen rudfichtslosen Reformer, wenn ein Prophet aus der tiefen Wahrheit und Wirklichkeit der Dinge heraus verlogene Zustände im Leben der Kirche und ihrer Diener, vom Geist Gottes getrieben, geißeln muß. hoch gepriesenen heiligen Einrichtungen und Bräuchen sich mit seinem schlechten Wandel und seinem oberflächlichen und verlogenen Geschwätz zu versteden, ist immer die Grundsunde eines verkommenen Priester= und Pfaffenstandes ge= wesen. Natürlich ergreift der Prophet mit Leidenschaft die Partei der Waldenser, Wiclefs und des Pietismus: die Institutionen taugen nichts, wenn die Personen nichts wert sind. Immer wieder dringt als tiefster und eigenster Seelenklang aus ihm die Empörung über die Verlogenheit heraus. Tatjächlich hat Jeremia hier, wenn auch in leidenschaftlich übertriebener Weise die Grundneigungen alles Pfaffentums an den Tag gelegt. Besonders haben wir von der mangelnden Aufrichtigkeit zu sprechen, die von den Kindern der Welt an den berufenen Suhrern der Kinder des Lichtes immer wieder schmerzlich oder schadenfroh vermißt wird. hinter allgemeinen Grundsähen das zweite Motiv eigener falscher Diplomatie auszuwüten, mit heiligem Gesicht seine gewöhn= lichsten Privatinteressen zu treiben, mit der Junge zu reden, wovon das Berg nichts weiß, aber sorgsam zu verschweigen, was das herz denkt und will, die Ceute hinterlistig und mit falicher Freundlichkeit zu beschwäßen und eingulullen - das hat die Welt, die manchmal recht ehrlich und aufrichtig sein kann, immer am peinlichsten an den Vertretern des heiligen in der Welt empfunden. Sie empfindet es noch immer so, bald voll bitterer Enttäuschung, daß einmal wieder, angesichts der Kluft gwischen Schein und Sein, ein Träger des Guten versagt hat, auf den man etwas hoffnung für seinen Sieg und etwas Glauben für seine Wahrheit gesett hat, bald mit dem frivolen Gedanken, daß man nun

Jeremia

auch machen könne, was man will, weil ja die berufsmäßigen Vertreter des Guten so jämmerlich in ihrer Grundunwahrheit ans Licht gekommen sind. Am bittersten ist es, wenn man hört, wie sich tüchtige und eifrige Gemeindevertreter beklagen, daß sie lieber der Kirche und ihren Dienern fern geblieben wären, weil sie durch ihren Einblick in ihre Unwahrhaftigkeit und Selbstsucht an ihrem Glauben an das Heilige Schaden gelitten hätten.

Am meisten zieht unsere Aufmerksamkeit an, was Jeremia über die Reden der Gegner sagt. In unserer Sprache ausgedrückt besagen seine Worte, daß fie nicht auf unmittelbarem Erleben, sondern auf mühseliger oder leichtsinniger Erdichtung beruhen. Die anderen Propheten unterliegen nicht wie er der schmerzlichen Notwendigkeit sagen zu mussen, was aus dem tiefsten Seelengrund als Eingebung Gottes aufsteigt, mag es wirken und eintragen, was es will. Sie reflektieren, sie berechnen, sie haben Absichten und nehmen Rudsichten; es kommt aus dem Bewuftsein und nicht aus dem innersten Wesen heraus, wo die ganze Kraft der Wahrheit im unmittelbaren Empfinden wohnt. ist reiner Subjektivismus, was sie sagen, ohne die innere Notwendigkeit, wie sie der Stimme der Wahrheit, jedem Kundigen spürbar, anhaftet. Es fehlt an dem Erleben der Dinge selbst, in denen Gott groß und furchtbar gu den Menschen spricht; sie fühlen nicht unmittelbar, was in der Luft liegt an drohendem Verderben, sondern sie bedenken und sagen, was sie und andere Leute wünschen. Sie sprechen aus einem selbstfüchtigen und feigen herzen beraus, und das kann natürlich niemals ein Organ der Stimme der Wahrheit sein. homiletisch sind diese Worte von der größten Bedeutung: nur wer gar nicht an sich denkt, an den Beifall, den er erntet, an den Eindruck, den er macht, an das Nächste, was er erreichen will, nur wer mit einem gang entselbsteten Bergen in die Welt und in das Leben hinein horcht, vernimmt die Stimme Gottes und erlebt Gott mit starker Urempfindung, die nachher seiner Rede den gang unnachahmlichen Klang der Aufrichtigkeit und der Wahrheit Gottes schenkt. Freilich sind unsere Prediger heute übler dran, als die Propheten damals: diese brauchen nur dann etwas zu sagen, wenn ihnen etwas einfällt oder gegeben wird; aber bei uns regiert der Kalender und die Uhr. Aus der schwie= rigen inneren Sage kann man sich nur so retten, daß man entweder berichtet, was andere erlebt haben, oder daß man gleichsam, so schrecklich es klingt, auf Vorrat erlebt. Mit aufmerksamem Ohr, vor allem aber mit einem durch beständige sittliche Reinigung geläuterten herzen durch die Welt geben und horden, was das Leben sagt, also das Leben selbst, das ist eine hilfe. Freilich wie schwer ist es, einfach und schlicht zu erleben; wie leicht zerstört der Wunsch nach Erlebnissen die Echtheit von ihnen selbst und die Aufrichtigkeit des Berzens! Es scheint, als ob heute die Forderung der Erlebnispredigt, angesichts der großen Schwierigkeiten und Gefahren, weniger zuversichtlich behauptet würde als früher. Dann bleibt eben bloß der Verzicht auf die Predigt überhaupt oder der Bericht über die Erlebnisse anderer übrig, was trodner, aber gediegener ist. Sonst gebe man gang schlichte eigene Eindrücke statt aufgeklebter großartiger Erlebnisse. Wenn die hörer durch irgend eine religiose Aussage bindurch fühlen, daß der Prediger hier etwas Eigenes verallgemeinert, ohne versteckte Gefallsucht, dann wedt der Ton des Erlebten sofort bochfte Aufmerksamkeit und bringt die heilsame Erkenntnis nahe, daß es sich nicht um Phrasen, sondern um innere und um universale Wirklichkeit handelt. (Siehe auch Ev. Freiheit 1914, Julinummer.).

### Wider den König und seine Minister.

Am stärksten scheint die eherne Mauer wider den König und seine Minister gestanden zu haben. Jeremia wird bei seinem Widerstand gegen die höchsten Stellen ganz persönlich. Seine Unfähigkeit zu schweigen, und sein Drang alles gemäß innerster Nötigung herauszusagen, ist hier gerade auf der höhe. Wider Jojakim, Jojachin und Zedekia richtet er seine unerbittliche Kritik und seine unnachsichtliche Drohung. Man hat den Eindruck, als ob die Stimme der Wahrheit selbst ertönte, ohne daß der Mann, der sie hören läßt, viel daran beteiligt wäre. Zumal die Ankündigung des ganz unentrinnbaren Verderbens ist von einer erschütternden Wucht. Es muß furchtbar sein, von einer inneren Gewalt getrieben, nur Böses und Furchtbares wider die Menschen und gerade auch gegen die Autoritäten sagen zu müssen. Hier fängt das Unbewußte, das Dämonische und im besonderen Sinn des Wortes Göttliche in einem Menschen an, der zu einem Werkzeug für die Sprache Gottes auserlesen ist.

#### Wider Jojakim 22, 10-12; 22, 6-8; 22, 13-19.

Es ist die alte Doppelsunde, gegen die schon Amos seine Stimme erhoben hatte, Ungerechtigkeit und Verschwendung, die Jeremia an dem kleinen orien= talischen Despoten tadelt. Wenn ihm schon der Prunk in dem Königsschloß oder was ihm so erscheint, als ein Greuel vorkommen muß, um so mehr muß er sich darüber erregen, wenn er die Herkunft der dazu aufgewandten Mittel aus Raub und Betrug ins Auge faßt. Es ist wieder das der tiefsten Natur und der Wahrheit der Dinge widerstreitende Bemühen des Königs, sich als König durch Prachtbauten zu rechtfertigen, was Jeremia so erzürnt. "Bist du ein König, wenn du dich mit Zedernholz ereiferst?" 22, 15. Das Bild, das er von den beiden Königen zeichnet, dem Josia und dem Jojakim, kennzeichnet ibn selber am meisten: dieser hat doch in der Pflicht das Recht zu wahren, neben allem Genuß, das Kennzeichen des Königtums gesehen. Eine weitere Anwendung dieses Vergleiches als zur Kennzeichnung des Propheten haben wir ja glücklicher= weise nicht. Dasselbe gilt auch von dem geradezu furchtbaren Wort über Jojafims Ende. Man sieht, daß es auch heilige und fromme Majestätsbeleidigungen geben kann, denn etwas Schärferes kann ja kaum gegen einen König gesagt werden, als es hier ein Mann Gottes aus der gangen Tiefe seiner sittlichen Empöruno heraus gesagt hat. — Das Wort über die Königin Mutter 13, 18—27 eignet sich aus leicht erklärlichen Gründen nicht zu irgend einer Derwendung.

## Wider Jojachin 22, 24-27. 28-30.

Wieder spricht derselbe grimmige Geist, der den neuen König statt mit herkömmlichem Segenswunsch, mit furchtbarem Sluchwort begrüßt. Wieder ha184 Jeremia.

ben wir keine Verwendung für die Stellen als Ganzes denn die eine, daß wir die unerbittliche Gewalt des Iwanges spüren lassen können, die sich in diesen Worten gegen den König entlädt. Davor tritt der Irrtum völlig zurück, dem der Prophet verfallen ist: Jojachin hat gegen Jeremias Wort noch eine Anzahl von Söhnen bekommen. Ein etwas weiteres exegetisches Gewissen wird gegen die Verwendung des bekannten Mahnwortes 22, 29 als eines Bußtextes oder einer Inschrift auf ein holz- oder Pappschild nichts einzuwenden haben, wenn auch aus einem Wort das Wort des Herrn gemacht werden muß. Der eindringlichen Form wird man dieses Opfer exegetischer Erkenntnis bringen können.

#### Wider Zedefia 24, 1-10; 27; 28, 1-17; 21, 1-10; 37, 1-10.

Über all diesen Worten schwebt etwas von der bitteren und trozigen Stimmung, die den Zwang zur Ankundigung des Verderbens begleitet, dem der Prophet unterliegt. Zugleich sind diese Worte voll von Paradoxien, die als Kennzeichen des göttlichen Ursprunges ernster Worte anzusehen wir uns immer mehr wieder gewöhnen muffen. Mit icheinbar eigensinniger hartnädigkeit verlangt Jeremia die Unterwerfung und die Unterordnung unter den König von Babel und fündigt den Verluft des Cebens denen an, die sich dieser Notwendigkeit entziehen wollen. In dem Gesicht von den beiden Körben mit Seigen, in dem Zusammenstoß mit dem Propheten hananja, in den verschiedenen Antworten an den König besteht er immer hart auf seiner Meinung. Jur Behandlung in Unterricht, Bibelstunde und auch in der Predigt empfiehlt sich vor allem der Zusammenstoß mit hananja, weil er zwei Enpen prophetischer Gestalten vertritt und die beiden im Ringen miteinander zeigt, was stets alle Aufmerksamkeit auf sich zieht und das Verständnis wie nichts anderes fördert. Am meisten ergreift dabei das zweifache: "Möchte doch Jahre so handeln" 28,5; denn hier sieht man, wie wenig es dem Propheten entspricht, daß er solche Zukunftsbilder entrollen muß, wie er es hier tut. Sein innerstes Wünschen gibt dem Gegner Recht; aber er muß aus seiner innersten Seele heraus das Gegenteil seiner Wünsche verkündigen, nämlich, daß das Joch auf dem Nacken seines Volkes bleiben wird. Ihm erscheint diese Unterwerfung unter das Joch Babylons als das einzige Mittel, um das Volk am Ceben zu erhalten; er denkt immer an das Leben und Bleiben, ihm ist nicht die nationale Ehre das höchste Gut, die eine Vernichtung des Volkes erforderte. Um der Ehre willen unterzugehen, ist sicher leichter, als in schwerer Knechtschaft auszuharren, um große Bukunftsaufgaben zu erfüllen, wenn der Druck seinen Dienst an den Seelen getan hat. So ist es also nicht das Goethesche: Rüttelt nur an eueren Ketten, der Mann(Napoleon) ist euch zu groß! — sondern es ist die Erkenntnis seiner tief= sten Ahnung, die den Propheten veranlagt, beständig und eigensinnig diesen einen Rat zu geben. Wir erkennen darin den Sinn für die Wirklichkeit, in der Gottes Wille sich vollzieht, einen Sinn, der gerade frommen Ceuten darum so häufig abgeht, weil sie mit ihren Wünschen Gott zwingen und mit ihren Gebeten Gott bezwingen wollen, zu tun, was sie für sich erwünschen, während ihnen doch Gott schon seine Antwort gegeben hat, in der Art, wie er sich die

Wirklichkeit gestalten ließ. Dazu tommt, daß die Frommen häufig an einem Überwuchern des seelischen Organes leiden, das für das besondere religiose Ertenntnisorgan angesehen werden fann, nämlich der Phantasie. Sie fahren immer mit ihren Gedanken und Wünschen über der Wirklichkeit einher, fie hoffen, wünschen und träumen, und bilden sich etwas ein auf ihren Kraftglauben an Unmöglichkeiten. Gerade dagegen hat der Prophet uns immer etwas zu sagen: offenbar hat er ebenso wie die anderen hoffnungen und Wünsche gehabt, aber er hat sie ausgeschaltet. Darum ist nun sein Auge so fabig, tiefe Wirklichkeit, nahende Ereignisse zu sehen, weil er gang und gar unbefangen und sachlich ichauen fann. Wir trüben unsere Augen in großen und in kleinen Dingen durch unsere Wünsche. Ingwischen aber geht Gott häufig von uns gang ungemerkt ans Werk und tut sein Teil. Wir aber seben ihn nicht, weil wir ihn auf dem Seld unserer Wünsche gesucht haben. Prophezeien ist eben darum nicht bloß eine Gabe an besonders helle oder an dämonische Geister, sondern Prophezeien ist ein Cohn für ein Gemut, das sich gang und gar von der Befledung durch die ersten oberflächlichen Gefühle gereinigt hat. nur der seelischen Wahrhaftigkeit erschließt sich die Wahrheit der Dinge und die Tiefe der Wirklichkeit. Wie schwer ist es freilich, in Krieg und Kriegsgeschrei all die eigenen Wünsche, all die Beeinflussung durch das betäubende hoffen oder Verzweifeln von sich abzuhalten und sich gang still und "entselbstet" dem Munde der Wahrheit hinzugeben, der in der Ahnung der innersten Seele spricht. Sollte foldes ein Vorrecht gewisser mit Tief- und Sernblid ausgerüsteter Geifter, sollte es nicht das Urrecht aller mit klaren und wahren Augen durch den Dunft der Empfindungen hindurchschauenden Kinder Gottes sein? Dabei ift natürlich gu . bedenken, daß nicht unbedingt gerade der trübe Blid in die Jukunft zu diesem Schauen aus dem Geist heraus gehört; denn auch mit Pessimismus kann man tokettieren und sich mit Kassandrarufen interessant machen. Dingen und Ereignissen mit gar feinem andern Wunsch als dem nach der Wahrheit Gottes, die in ihnen spricht, hinzugeben bereit ift, der kann etwas von seinem Willen vernehmen. Gehört also Wahrhaftigkeit zur Erkenntnis des Willens Gottes, so gehört sie auch zu seiner Derkundigung, zumal wenn man im= mer in Gefahr ift, einem König mit seinen mißtrauischen Trabanten in die hände zu fallen. — Die Behandlung der beiden legten Abschnitte, wo der König heimlich zu dem Propheten schickt, gibt die Möglichkeit zu einer besonders span-nenden und eindrucksvollen Gegenüberstellung des ängstlichen Herrschers und des mutigen Dieners Gottes.

### Der Knecht Gottes.

Wie eine eherne Mauer hatte Jeremia wider Volk, Priester und die Obrigkeit gestanden; oder vielmehr er hatte wider diese drei heftige Stöße gestührt, wie Luther gegen die drei Mauern des römischen Kirchenwesens vorgestoßen hatte. Die Stöße des Propheten konnten nicht ohne Gegenstoß bleiben: so viel Leben und Selbsterhaltungskraft war noch in jenen drei angegriffenen Gruppen, daß sie sich mit aller Kraft gegen einen solchen unbarmherzigen Kritiker mit seinen düsteren Drohungen wehren konnten. hier beginnt das Dramatische in

dem Ceben des Jeremia, das überall zum Tragischen werden foll. Sein Ge= schick fesselt selbst den, der seinen Gedanken kein sonderliches Interesse abgewinnen könnte; denn wer merkt nicht auf, wenn zwei Parteien widereinander stoßen, zumal wenn man ahnen kann, daß hinter den Parteien große grund= sähliche Gegensähe stehen? Jede der angegriffenen Gruppen wehrt sich gegen den Ruhestörer: das Dolf, das in seiner suffen Gewohnheit zu leben und alles ju hoffen, gestört ift, die Minister und der König, die ihre Bemühungen um die Stärkung der Zuversicht des Volkes durchkreugt sehen, vor allem aber wehren sich die von Jeremia am schärfsten angegriffenen Kreise, die Priester und Propheten; fie wehren sich mit der gangen Wut, die gerade diefen Ständen immer eigen war und eigen ift, wenn jemand ihre Werke mit ihren Worten vergleicht, oder überhaupt ihre Vorrechte in Zweifel zieht. So erhebt sich dieser Kampf eines Priestersohnes aus Anathoth zu einer hohen allgemeinen Bedeutung: es ist der ewige Kampf, den der Einzelne gegen die Gesamtheit zu führen hat, wenn er etwas Neues durchsetzen und sie das Alte erhalten will, es ist der Kampf der unbequemen Wahrheit gegen die bequeme Vertuscherei, die nur Ruhe und Frieden haben will. Je unbarmherziger der Wille der Wahrheit und je grausamer ihr Inhalt in dem Fall des Jeremia ist, umso bitterer ist der Widerstand.

Natürlich schreit die Wahrheit umsonst gegen die Stimmen der Bewahrer des herkommens und der Freunde der Ruhe an, natürlich überwindet ihre moralische und staatliche Macht den Träger der Wahrheit und macht ihn unschädlich. Aber die Wahrheit hat noch ein Organ neben dem Mund, den man ihr schließen konnte: sie hat, was sie zu sagen verhindert wurde, dem Papier anvertraut, und so hat sie doch die Wirkung erlangt, die ihr einst versagt gewesen ist. Sie hat sich zu neuer Kraft erhoben, nachdem ihr erster Träger längst seinen Märtnrertod erlitten hat, und ist zu einem Bestandteil unserer höchsten Ideale und Gewißheiten geworden, an dem wir freilich noch lange zu lernen haben. — Auch hier an dem Sieg des Geistes unseres Propheten ist natürlich alles voll allgemeiner Bedeutung: je weiter ein Offenbarer neuer Wahrheit seinen Zeitgenossen vorauseilt, um so mehr findet er Widerstand bei ihnen, um so länger dauert es, bis sich der Inhalt seines Strebens und Denkens durchzusegen beginnt, um so länger dauert es aber auch dann noch, bis dieser Inhalt Gemeingut aller wird, denen diese Wahrheit ein Stud ihres Innenlebens bedeuten soll.

So schaut aus diesem einsachen Kamps Allgemeines heraus: es ist der Gedanke des Knechtes Gottes, der zu leiden hat unter den Menschen, wenn er ihnen das Wort einprägen will, das ihm von Gott anvertraut worden ist. Es ist das Geschick aller Wahrheit in der Welt, zumal wenn sie von unbarmberziger Wahrhaftigkeit zur Geltung gebracht wird; besonders ist natürlich hier das Geschick aller Propheten gezeichnet, die auf dem religiösen und sittlichen Gebiet gegen das Herkommen angegangen sind. Jesus hat in dem Gleichnis von den bösen Weingärtnern diese Regel in eine anschauliche Form gebracht. Natürlich ist es nicht schwer, bei dieser allgemeinen Erfahrung gleich an Jesus zu denken. An ihm hat sich dieses Grundgesetz alles Geschehens auf dem Gebiet der religiös-sittlichen Wirtsamkeit am allerergreisendsten ausgewirkt. Darum

brängt sich uns, wenn wir von Jeremias Passion lesen, immer die Passion Jesu auf. Wir werden beide zusammenhalten, um sie je in ihrer Bedeutung zu erkennen. Unsere praktische Frage wird vor allem die sein: ist die Passion des Jeremia irgendwie neben der von Jesus zu verwenden, als Parallele, als Erläuterung, als Vorstufe, oder tun wir besser, sie ganz frei von jeder Beziehung zu ihr zu halten? Wenn sich Gründe für das zweite Versahren ergeben, dann hilft die Passion des Jeremia doch dazu, allgemeine Gedanken über das tragische Geschied der Wahrheit in der Menschenwelt zu gewinnen, die an ihrem Ort nicht ohne Nußen sein können.

Jedenfalls ist ein Unterschied sofort zu bemerken: haben wir in den Evanzgelien nur ein paar Worte von Jesus, die er auf seinem Leidensgang gesprochen hat, so hat Ieremia uns reichlich sein Inneres eröffnet. Wissen wir nicht, ob jene wenigen Worte wirklich von Jesu stammen oder ob man sie ihm nur nachträglich zugeschrieben hat, so können wir ganz bestimmt annehmen, daß in diesen Gedichten voller Verzweislung der Prophet selber spricht. An ihnen wird sich die Frage beantworten lassen: Warum Jeremia nicht zum leidenden Messias geworden ist, warum er nur vielleicht das Modell gebildet hat für das Lied vom leidenden Knecht Gottes, Jesaia 53, das dann nachträglich auf Jesus bezogen wurde. — So haben wir es zuerst mit dem Geschick und dann mit den Äußerungen des um der Wahrheit willen verfolgten Propheten zu tun.

### Der Mordanschlag in Anathoth 11, 18-23.

hier berichtet Jeremia, wie sich seine dörflichen Bekannten und Derwandten gegen seine Kritik wehren, die er im Namen Gottes an ihrem Derhalten geübt hat. Es ist der Prophet, der in seinem Vaterland nichts gilt: Was will der da, den wir von Kindesbeinen an kennen, wie kann sich der vermessen, sich gegen seine Samilie, gegen das Dorf, gegen die Leute aufzulehnen? — Die sozialen Autoritäten machen sich geltend gegen den Individualisten, der es beffer miffen will. Arglos, gang voll von seinem Gott und seinen Aufgaben, batte er gerade bei seinen nächsten Angehörigen auf die größte Zustimmung gerechnet und ihnen all seine Gedanken und Ziele eröffnet. Gegen die Einfalt des jungen Gottesmannes erhebt sich das Ränkegespinnst der hüter der Überlieferung: Wenn du noch einmal im Namen Gottes prophezeist, dann stirbst du unter unserer Sauft! - Wieder erhebt sich hier der alte Gegensatz: die einen verehren Gott in der Überlieferung, der andere erlebt ihn als den Willen, der Altes gerschmeißt, um Neuem Plat zu machen; die einen sind ihres Gottes froh in der Gemeinschaft, der andere weiß sich gang allein von ihm geleitet und stellt sich den Autoritäten entgegen, die auch ihm bisher die Dertreter Gottes bedeuteten. 3war bemühen wir uns heute, aus Gründen den Individualismus durch die Betonung der Gemeinschaft, den Subjektivismus durch die der Autorität der Überlieferung einzuschränken; aber wir haben doch noch viel zu viel von diesen beiden Stimmungen in uns, um nicht gang mit Jeremia ju fühlen. Wir denken dabei gleich an Jesus in Nagareth, wir denken an die allgemeine Regel, daß das Werben des religiöfen Genius und des Befehrten um seine Samilie geradeso stürmisch, wie ihr Widerstand hartnäckig ju fein pflegt; wir suchen einen Troft fur dieses bitterfte Leiden des Tragers neuer Ideale, das auch bei Jesus gleich am Beginn seiner Wirksamkeit seine Passion eröffnet, darin, daß gerade der Träger dieses Neuen schmerzliche Opfer bringen muß, die ihn vielleicht zu festigen und zu läutern haben, daß er gang und gar seiner Sache und nur ihr zu leben lernt. hier liegt die Tragit darin, daß zwei innere Nötigungen, die beide mit Gott verbunden werden, mit ein= ander in Streit liegen, die Pietät und die unmittelbar gewiß gewordene Gewissenspflicht des Einen, den Gott gerufen hat. Der Einzelne geht über die Schranken hinaus, die ihm die Gesamtheit ziehen mußte, weil er von innen oder von oben darüber hinausgetrieben wird; die Gemeinschaft wehrt sich und droht ihm mit ihren moralischen und physischen Machtmitteln sein Verderben an. An Jeremia sehen wir nun aber noch eine bestimmtere Färbung des tragischen Grundzuges: er geht nicht still, wie es ohne Zweifel das Evangelium von Jesus aussagen will, sondern er wird heftig und schilt wieder, da er gescholten ward. Diesen Unterschied kann man betonen, wenn man diese Stelle oder jene zu behandeln hat; darauf dürfte sich die praktische Verwendbarkeit dieser Geschichte beschränken.

### Priester und Propheten 26, 1-24.

Der Gegenstoß der Priester und Propheten ist am heftigsten, weil Jeremia sie am stärksten getroffen hatte und weil Priefter und Propheten am besten hassen können: sie sind gang unerbittlich trot aller sonstigen Gutmütigkeit, wenn ihre Vorrechte angegriffen werden. Wie sie hier voll Jornes werden, weil Jeremia dem Tempel Verderben geweisfagt hatte, so machen sie es immer, wenn man ihre heiligtumer angreift. Klar ist die Parallele bei Jesus, der den Tempel in drei Tagen abbrechen und wieder aufbauen will, und bei Stephanus, der die Zerstörung des Tempels durch Jesus in Aussicht stellt, nur daß jest die Propheten Schriftgelehrte heißen. Wer tote heiligtumer zugunsten lebendigen Glaubens kritisiert, hat gleich den haß ihrer Derehrer und Schüker auf sich gezogen. Wie bei Jesus hegen Priester und Propheten das Volk auf, wider ihn zu schreien: Dieser ist des Todes schuldig! Wie bei Jesus suchen sie die Staatsbehörde gegen den Aufrührer scharf zu machen, daß sie aus politischen Gründen den unbequemen religiösen Gegner ihnen vom halse schaffe. Und wie Jesus tritt Jeremia den Staatsbeamten und dem Dolk entgegen mit dem unerschrockenen Bekenntnis zu seinem Wort, übergibt sich ihnen ohne jede Weigerung, nur daß er sie darauf hinweist, daß sie unschuldig Blut vergießen werden. Die Staatsbehörde läßt sich ebenso wie Pilatus nicht durch die Anfläger von der Schuld des Verklagten überzeugen; anders als Pilatus aber segen es die Minister in Übereinstimmung mit dem Dolk durch, daß Jeremia entlassen wird, wenn auch nicht aus lauter Gerechtigkeit, so doch aus Angst vor dem Derderben, das dem Mord an dem Gesandten Gottes folgen muß.

### Der König 36, 1-32; 37, 11-21; 38, 1-28.

Die einzelnen Abschnitte in dem Derhalten des Königs zu dem Propheten sind von hohem dramatischem Reiz; die Schilderung ist von einzigartiger Anschaulichkeit, die Gestalten treten so klar heraus wie nicht oft in der ganzen Bibel, die Gegenfäte der religiöfen und sittlichen haltung der Personen sind nicht ohne Bedeutung für die Klärung des Urteils der Ceser und hörer. Zuerst ergreift an Jeremia der unwiderstehliche Drang sein Volk zu bitten und zu warnen, der ihn seine Worte aufschreiben heißt, weil er nicht selbst in den Tempel gehen kann. Dann berührt die Gestalt Baruchs freundlich und warm: man freut sich, daß Jeremia einen solchen Freund hatte, an dem es Jesus ge= fehit hat; auf Jesu Einsamkeit fällt von hier aus ein grausamer Lichtstrahl. Die Minister sind dem Propheten nicht abgeneigt; sie eignen sich seine Warnungen an, bitten ihn aber sich mit Baruch zu verstecken und diese tun es, was Jesus nicht getan hat. Der König glaubt die bösen Dinge abzuwenden, wenn er die Worte vernichtet, die von ihnen melden; aber das Wort Gottes läßt sich durch keinen König beseitigen: eben zerstört wird es sofort wieder hergestellt. - In dem Unterricht auf allen Klassen erweckt dieser Abschnitt immer die größte Aufmerksamkeit, weil etwas Seltsames darin geschieht. Die ersten Studien zur Erkennung von Charakteren laffen fich an ihn anknupfen, der unerschütterliche Prophet samt seinem treuen Diener, der verblendete König, die schwankenden Minister. Eine Predigt über diese Geschichte an einem Bibelfest könnte die Mitteilung über einen bezeichnenden hergang bei der Entstehung der Bibel mit dem frohen Ausdruck ihrer Ungerstörbarkeit verbinden: die Wahrheit ist weder zu zerschneiden, noch zu verbrennen, und wer Gottes Wort nicht hören will, entrinnt dadurch mit nichten dem fluch, den seine Verachtung über ibn bringt.

Als Jeremia den Verdacht erweckt, zu den Babyloniern überlaufen zu wollen, wird er festgesett, weil die Minister auf dem politisch=militärischen Gebiet es natürlich viel genauer nehmen, als auf dem religiösen. Wieder steht hier Recht gegen Recht: die verantwortlichen Staatslenker mussen einen Mann festsetzen, der zu jenem Verdacht noch die Schuld auf sich lädt, durch beständige Wiederholung seiner Kassandra-Drohung den Mut der Kriegsleute zu schwächen. Muß Jeremia, von dem Geist getrieben, Verderben ankundigen und zur Unterwerfung raten, so muffen die Beamten ihn unschädlich machen, so lange noch ein Strahl der hoffnung bleibt. Mit seiner Bitte um ein Wort Jahres erscheint der König wieder in seiner ganzen Schwäche, die gerade den Untergang des Staates herbeiführen hilft, den das ersehnte Wort der Weis= sagung abwenden soll. 3mar ift es Lebensgefahr für den Propheten gewesen, als er in die schlammige Bisterne geworfen wurde, aber seine Cebensgefahr gerade in dieser Lage ist doch keiner Verklärung fähig, wie das Kreuz, an das Jesus gehängt wurde. Auf den Athiopier, der den Jeremia so geschickt und praftisch herausbefördert, fällt ein sympathischer Lichtstrahl: wir freuen uns, daß der Prophet nicht so verlassen im Schlamm war wie Jesus am Kreuz. Jeremia selbst erscheint immer als der gang unerschütterliche Verkündiger der Rettung und des Derderbens, je nachdem der König seinem anscheinend so

widersinnigen Rat folgt oder nicht. Jedem reiferen Schüler fällt der Schatten auf, der auf Jeremia fällt, weil er nach dem Rat des schwachen Königs den Ministern seine Unterhaltung mit ihm verschwieg. So mischt sich Schwachheit mit Stärfe in seinem Charakter, so verbinden sich Schuld und Verhängnis in dem ganzen Kreis der Verantwortlichen, um den schlimmen Ausgang der ganzen Sache unvermeidlich zu machen.

Das ist die äußere Passion des Jeremia. Sie hat ja gewiß manche er= greifende Zuge an sich: der Sanatismus der Gegner, die Bedrohung seines Lebens und dann wieder sein gang unbeugsamer Wille zu warnen und zu retten, solange es geht; aber wir können nicht leugnen, daß sie uns doch im gangen recht kalt läßt, wie sie ja auch nicht zu den bekannteren Studen der Bibel ge= hört. Woher das kommt, dürfte nicht schwer zu finden, zugleich aber nicht ohne Bedeutung sein. Zuerst sind es die genannten Punkte, die hierbei in Betracht kommen: Jeremia steht nicht gang auf der höhe, die wir an einem Großen sehen wollen, die Lebensgefahr in dem Schlamm der Zisterne macht uns nicht diesen Eindruck; dazu tommt vor allem, daß wir ihn nicht sterben sehen, nur ein Gerücht sagt, daß er später gesteinigt worden sei. Ferner aber berührt uns die Sache, für die er litt, gang und gar nicht mehr: das war doch nur sein judisches Vaterland. Bei Jesus ist das gang anders: hier spürt jeder gleich, daß es sich um die Menschenseele und um die Menscheit handelt. Können wir dort nur sehr vermittelt mit unserm Gefühl einen Anschluß finden, so spricht uns an dem Gekreuzigten alles unmittelbar persönlich und gegenwärtig an. Außerdem wird uns noch eins bei dem Vergleich zwischen beiden Passions= geschichten zum Bewußtsein kommen. Die des Jeremia ist streng biographisch erzählt, kein Dersuch zu einer erbaulichen Ausnugung läßt sich feststellen; die Passion Jesu dagegen ist gang und gar durch die erbauliche Behandlung gestaltet worden, der sie sicher ichon frühzeitig unterworfen wurde. Daber die fnappe andringende Korm der Erzählung, daher diese starke Wirkung auf jedes Gemüt, daher ihre unerschöpfliche Kraft. Es wäre uns, soweit wir nicht historiker sind, doch unerträglich, die Passion Jesu in derselben Sorm zu besitzen wie die des Jeremia. Zulett noch ein Gedanke: das Leiden alleine macht es nicht, es kommt darauf an, wer da leidet. Es ist nicht Zufall, daß Jeremia nicht zu dem leidenden Erlöser geworden ist. Zwar hat er vielleicht Modell gestanden zu dem Lied vom Leiden des Gerechten Jes. 53, aber hier ist sein Bild in das Ideale emporgehoben und alle besonderen Jüge sind ausgelöscht.

### Der Seelenzustand des Propheten.

Wir stellen die einzigartigen Worte zusammen, in denen uns Jeremia einen Einblick in die Seelenzustände tun läßt, wie sie die Ereignisse in ihm erweckt haben. Das Elend seines Vaterlandes, das er kommen sieht, die Gegenerschaft vor allem, die er findet, weckt in ihm eine Jülse von Tönen, und es ist ihm gegeben zu sagen, was er leidet. Wir verfolgen die ganze Leiter der Töne von der tiessten Trauer hinauf bis zum grellsten Verzweisslungsausbruch, der mit grimmigstem haß gegen seine Gegner verbunden ist. Dabei wird sich

uns die ganze Tiefe eines Menschen auftun, der außerordentlich empfindlich für jeden starken schmerzlichen Reiz gewesen ist.

### Die Trauer.

16, 1-4 und 16, 5-15 seben wir schon tief in seine äußere Lage hinein: Nimm dir fein Weib und tritt nicht ein in ein haus, weder in ein Trauerhaus noch in ein haus des Jubels — lautet die Anweisung Jahres an ihn. geht er einsam seinen Weg, wie alle Großen, die in der Vergangenheit oder in der Butunft leben, in der Gegenwart einsam sein und ihr Teil an haß und Spott tragen muffen. Die Einsamkeit, in die jeder bedeutendere und eigen= artigere Mensch gebannt ist, ist am größten und am schwersten bei den Propheten, den Boten Gottes, teils eine Solge ihrer Mission, teils eine Schutzwehr gegen Verflüchtigung und ein Anlaß zur Vertiefung. — 8, 18—23 und 14, 17-18 spricht sich die ganze Qual seiner empfindsamen Seele in den ergreifenden Worten des Propheten aus, der die Gabe der Gesichte, wie es immer der Sall ist, mit einer überaus reigbaren Seele verbindet und bezahlen muß. Er ist ganglich aufgelöst, ja gebrochen im Blid auf das nahende Geschick seines Volkes; er leidet unter dem Mangel an Tranen, dem schmerglichen Cabsal der Trauer, in denen sie sich ausdrückt und befreit. Es ist nicht leicht, zu diesen erschütternden Ergussen Stellung zu nehmen. Jeden ergreift dieses Weh, das nur in Tränen und in Versen etwas Befreiung findet. Wir ichließen gemäß dem alten Zusammenhang von Liebe und Leiden von diesem Schmerz auf die Liebe, die er zu seinem Dolk gehabt haben muß: nur eine fehr große Liebe kann so leiden muffen. hier ift ein Mensch, der im Gegensatz zu anderen, die sich auch im schlimmsten Un= glud des Volkes noch einen unerschütterlichen Bezirk der Gleichgultigkeit in ihrer Seele verwahren, mit seinem ganzen Ich aufgeht in das Gefühl des Jammers über das kommende Elend seines Dolkes. So konnen nur die gang Großen weinen, die sich nicht mehr kennen, sondern nur die Sache, der sie dienen; so hat Jesu geweint über Jerusalem. Wie viel muß immer auch ein verkommenes Dolk und ein zerfallenes Daterland wert sein, wenn solche Große so über es trauern können! Aber auf der anderen Seite, mögen auch des Jeremia Tränen durch Jesus geheiligt sein, wir glauben seinem Geist mehr 3u entsprechen und besonders unserer fühleren Natur, wenn wir die Männergahre auf dem Auge blinken laffen, aber nicht mehr. Wir wollen und muffen härtere Ceute sein. Dor allem geht es gegen unsere heutige Grundempfindung, sentimental zu werden: wir durfen nicht wissen, daß wir weinen; und manchen würde mehr die Vorstellung, daß man bei einer Gelegenheit weinen sollte, als das Unglud selber zu Tranen veranlassen. Tranen durfen nur ein Opfer sein, das einmal im Derborgenen dem Daterland gebracht wird, wenn es erliegen will; die hauptsache bleibt dann gleich die Cat. - Solche Gedanken im Unterricht oder in der Bibelstunde vorzutragen ist wichtiger als den Lieblingsspruch der Sprache Kanaans 8, 22 von der Salbe in Gilead zum Text oder als Zitat zu gebrauchen.

#### haß 18, 18 - 23; 17, 11 - 18.

Eine so empfindsame Seele kennt nicht nur Trauer über das Geschick des Candes, sondern auch haß gegen die perfonlichen Gegner. Priefter und Propheten sind nie in Verlegenheit gewesen, wenn es galt, einen Gegner mit List zu umstellen und mit Verleumdung zu vernichten 18, 18. Jeremia hat etwas von dem Priesterzorn in sich: wir verstehen es, aber wir betrauern es, wie er Gott vorrechnet, was er ihnen Gutes getan hat und was sie ihm Boses tun wollen, wie er im Con der schlimmften Rachepfalmen Gott bittet, ihre Schuld nicht ungefühnt zu lassen. Auch hier sehen wir in Mängel hin= ein, die den tragischen Grundzug an seinem Geschick im eigentlichen Sinn begrunden: nicht ohne Sunde und Schuld scheitert der Prophet, dem so Großes verliehen und aufgegeben war. Wir sehen auch, warum er kein heiland werden konnte, aber warum es Jesus geworden ist: Leiden und Verfolgung allein machen es nicht, sondern die Art, wie sie ertragen werden. — Auch die zweite Stelle zeigt den Kampf zwischen guten und bosen Regungen, zeigt die Ungeduld, die nicht lieben kann bis zum Ende, wie es von Jesus heißt. Jeremia fann nicht die Seindschaft seiner Gegner ertragen, er fann nicht durchlieben bis zum Sieg, er kann sich nicht gegen die geindschaft auf Gott verlassen, ohne Gott jum Seinde seiner Seinde machen zu wollen. hier spricht der Geift des Judentums, den er sonst bekämpft, hier spricht priesterliche gluchsucht, unter der er selbst sonst gelitten bat.

Noch schrecklicher, ja geradezu "teuflisch" ist das Wort 6,8-11, wo "die schwermütige Passivität mit einem Mal in einem Wutausbruch ohnegleichen emporlodert" (f. Schmidt zu der Stelle). Über spielende Kinder auf der Gasse, über Jünglinge, über Mann und Weib, über Greise soll die Glut Jahres ausgegossen werden, die ihn erfüllt. Uns grauft hier vor dem Dämonischen, das in der Seele solcher vom Geift erfaßten Gestalten liegt. Was ist hier Gott und was die Seele des Mannes, der ihm zu dienen meint? Das ist Geist der Donnersöhne und zwar im verstärkten Mag. hier hört jedes andere Derständnis für unseren praktischen Gebrauch als das psychologisch=pathologi= sche auf. Wie muß ein Mensch gelitten haben, wie muß eine Seele zerriffen gewesen sein, in der neben den Tonen von der Gute Gottes, mit der er ibn je und je geliebt hat, solche unheimlichen Gewalten schliefen! Nur sehr gereiften Christen darf man einen Blick in diese Tiefen gestatten. Solche werden den Propheten hier verstehen, wenn sie selbst es im Kleinen erfahren haben, wie haß oft nur zurudgeschlagene Liebe ist; vielleicht tann man fogar fagen: Wer nie gehaßt, hat nie geliebt; freilich ist das eine Liebe, die noch nicht burch den Schmelzofen Jesu hindurchgegangen ist.

### Derzweiflung 20, 14-18; 20, 7-18; 15, 10-21.

Nun geht es in die dunkle Nacht einer Seele hinein, wie sie in den Fluchund Klagepsalmen herrscht. (S. Band 1, S. 270—274.) Auch wenn man sehr vieses auf Rechnung orientalischen Temperamentes und allgemeiner Fluchsormeln sett, so grauft es uns doch vor dieser Tiese der Verzweislung. Mit der schrecklichen Wut gegen sich selbst, die eine Wolsust in der Selbstzersleischung findet, rast der Prophet im ersten Gedicht gegen sie selbst, indem er den tief= ften Grund seiner gangen geistigen Erifteng, nämlich seine leibliche, verflucht und damit sein ganges Lebenswerk, seine gange Perfonlichkeit verneint und vernichtet. Es ist seelischer Selbstmord, was er da mit dieser ausführlichen qualerischen Entladung an sich vollzieht. Surchtbar steht auf einmal die Frage der Fragen vor uns, woher der Mensch kommt, warum er nicht das Recht hat, ein Dasein wegzuwerfen, in das einzutreten er von anderer Seite her gezwungen worden war. Zugleich wird uns aber sofort empfindungsgemäß deut= lich, wie im Gegensatz dazu das Leben, das einfache Leben, auch mit dem Mindest= maß von Glück und Gedeihen, als Pflicht nur auf der religiösen Grundlage aufrechterhalten werden kann: Gott hat es gegeben, Gott bin ich es schuldig. So furchtbar uns diese Verzweiflung auch nach Abzug der Überschwenglichkeiten anmutet, so nahe wir selbst auch ichon diefer Stimmung gewesen sein mögen oder kommen könnten, wir dürfen nicht verzweifeln; es darf gang einfach in der Religion des Glaubens dabin nicht kommen. Das muß von vornherein bemerkt werden, daß wir uns und andere Ceute wappnen muffen gegen den Gedanken, daß man in gemissen Lagen verzweifeln musse, daß es großartig sei, so zu verzweifeln, also gegen die ganze Gefahr der üblichen Unwahrhaftig= feit, Gefühle von der Dorstellung her zu erzeugen.

Wütet der Prophet so gegen sich, so wütet er in dem zweiten Gedicht gang offen gegen Gott. Es ist furchtbar, wie er, gleich seiner Geburt, bedauert, zurückruft, von sich wirft, was seines Lebens Inhalt war, die Stimme des Gottes, der ihn zu seinem Werkzeug machte. Man darf sich nicht durch die psychologische Meisterschaft und die einzigartige Ausdrucksfähigkeit, die sich hier fundgibt, in seinem Urteil irre machen lassen, daß uns dieser ganze Erguß an dem Propheten entsett. Dabei kann man tief mit ihm fühlen, wie der Träger göttlicher Weisheit gemäß dem uralten Gottesrecht vor den Menschen zu einem Narren wird, wie es ihn treibt, die Qual Gottes loszuwerden, um ein Mensch unter Menschen zu sein, wie es ihn aber erfaßt und zurüdtreibt auf die Wege des von Gottes Jorngewalt besessen und gejagten Propheten. Schrecklich diese Berriffenheit einer empfindsamen Seele, die keinen Ausweg weiß, als gang wahrhaftig wie sie ist, dieses hin und her in die verständnislose Welt hin= auszuschreien! Beinahe greifbar tritt uns hier der Gott entgegen, der sich die größten seiner Werkzeuge mit Gewalt aus den Menschen herausholt: den Mose, den er all seinen Einwänden zum Trotz gezwungen, den Paulus, den er aus seinem trotigen Wüten herausgeholt, Cuther, den er, wie er selbst fagt, herumgeholt hat wie einen blinden Gaul. Nicht wollen und doch muffen, in Kämpfe und Gefahren hinein muffen mit sehendem Auge und doch nicht anders können - das ist das Kennzeichen dieser Unechte Gottes, das an Eindrucksfähigkeit alle Gottesbeweise übertrifft. Aber die meisten haben einen furchtbaren Preis gezahlt, die Derzweiflung, sie haben gehadert mit ihrem Gott, sie sind irre geworden an ihm, sie haben ihm "den Bettel vor die Suge werfen" wollen, aber er hat es doch nicht gelitten, sondern sie zuruckgezwungen in sein Joch. Gott ift nicht nur Gnade und Milde, er ift auch farte und Gewalt.

Auf den höhepunkt der Verzweiflung, der aber zugleich ihre Überwindung ist, führt das letzte Gedicht. Wieder die Verwünschung der Geburt, diesmal

194 Jeremia.

zu einer solchen der Mutter selber zugespitzt, wieder die Unschuldsbeteuerungen, wie in den Krankheitspsalmen, wieder die Bitte an Gott, ihn zu rächen an den Seinden, denen er nichts als Gutes getan hat. Und nun kommt das Surchtbare: er hadert mit Gott, weil der ihn betrogen hat wie ein Bach, der im Winter fließt, aber im Sommer versiegt. Wie furchtbar muß eine fromme Seele leiden, ehe sie alle Ehrfurcht vergift und Gott einen Trüger nennt! Mit Schaudern möchte man sich abwenden, aber in der ungeheueren Aufrichtig= feit, die den Propheten hier zum Sprechen bringt, enthält er uns auch nicht das Wort vor, das ihm Gott auf diesen seinen Frevel geantwortet hat: Du mußt umkehren und dann sollst du wieder mein Mund sein. - hier schauen wir tief in die Seele des Jeremia und in sein Geschick hinein: niedriger Worte muß er sich selber zeihen, und diese waren die brüchige Stelle in der ehernen Mauer, die ihn zur Verzweiflung gebracht haben. hier haben wir also ichon die Katharsis nach der Verzweiflung, die sich an dem Verzweifelten selbst vollzieht. So rundet sich das Tragische im klassischen Sinn vor uns ab: der Held scheitert nicht ohne Schuld; hat er der feindlichen Umwelt Widerstand geleistet, so widerstrebt sie ihm ebenfalls mit ihrer gangen Gewalt. hat er Macht, so hat auch sie Macht, hat er Recht, so hat auch sie ihr Recht, hat sie Schuld, so auch er. Wir sehen in die Tiefen des Menschendaseins hinein. Jeremia muß so hart hindurch, um an den Rand, nein mitten in die Derzweiflung hineinzukommen, er muß in diese Verzweiflung hinein, um traft seiner tiefen Aufrichtigkeit den Spieß des Gewissens gegen sich selber kehren zu lernen. Klingt dieses auch noch so moralisch und hölzern, es ist immer ein großes Ereignis im Leben eines jeden Kleinen unter den Menschen, wenn er den Maßstab, den er in seinem Jorn und Eifer immer nur an andere angelegt hat, an sich selber anlegt. Das selbst= verständliche Gebot, sich selbst zu richten, muß mancher Eiferer in einer solchen Seelenhölle lernen, wenn sich die ganze Welt gegen sein Richten aufgelehnt und ihn in die Stille seiner eigenen Seele unter höllengualen zurückgejagt hat.

Che wir auf allgemeine Gedanken über das Verhältnis zwischen Tragisch und Verzweifelt eingehen, haben wir noch die Frage zu beantworten, an welchem Gott denn Jeremia verzweifelt. Die Antwort gibt uns die Stelle 12, 1-6. hier ist das Problem vieler Klagepsalmen und des Buches hiob an seinem Quellpunkt zu studieren: es ist der gerechte Gott, an dem Jeremia irre wird. Die Voraussehung des Glaubens an diesen gerechten Gott ist die Übertragung des Bildes vom Richten und Strafen auf den Zusammenhang zwischen mensch= licher Schuld und menschlichem Geschick: Gott wird gedacht nach dem Bild des Richters, der gesonnen und fähig ist, innerhalb eines Menschenlebens im Sinn einer guten Justig einen Ausgleich zwischen Taten und Ergeben, gumal zwischen solchen übler Art, herbeizuführen. Sicher bedeutet es einen gang gewaltigen fortschritt, als der Geist der Frommen es wagte, in die verwickelte Welt des Einzellebens und des Gesamtlebens einen solchen Zusammenhang hinein= zuschauen. Damit war ja eine sittliche Weltordnung aufgestellt, die das Sitt= liche als die hauptsache des Cebens in der Tiefe des Geschehens verankerte. Es gilt diese Art von sittlicher Weltordnung immer noch vielen als die sicherste Grundlage ihres Cebens und als das Beste an der Religion überhaupt. Darum bedeutet es immer ein Wagnis, wenn jemand sie angreift und widerlegt. Daß

dazu immer der einfachste Blick in das Leben als Ausgangspunkt genügt, haben die Klagepsalmen und das Buch hiob zur Genüge bewiesen. Außer diesem Realismus muß auch noch der damit verwandte Gegensak zu jedem Dogmatismus zu der gleichen Stellung führen. Es ist nun einmal nicht recht, wenn man von einer Idee aus die Wirklichkeit meistert, das Geschehen auf ein Prokrustesbett legen und Gott Vorschriften machen will. Da der Glaube an jene sittliche Weltordnung als das Kernstück des Gottesglaubens gilt, wird man sehr viele Mühe haben, das Gottwidrige eines solchen Dorgehens den Ceuten flar zu machen: sie wollen tatfächlich immer Gott ihren Magstäben unterworfen sehen, wenn sie nach seiner Gerechtigkeit fragen, anstatt daß sie sich ihm still und demütig unterwerfen. J. Müller spricht mit Recht in dem 1. heft seiner Grünen Blätter 1914, S. 37 ff. über die Anmagung dieses Glaubens an die sitt= liche Weltordnung und fordert, daß wir uns den Geschehnissen der Wirklickfeit williger unterwerfen, in denen Gott mit uns handelt. Es bedeutet natürlich für die meisten Ceute einen gang anderen Gottesbegriff, wenn sie Gott im Geschen anstatt im Geschehen-Sollen erbliden muffen. Gewöhnt, wie Müller richtig anführt, stets zu sagen, das und das sei nicht recht, das müßte anders sein, befangen in der Meinung, die Dinge müßten so sein, wie sie sie denken, fühlen und möchten, können sie sich gar nicht hineinfinden, daß das anders sein und daß Gott im Recht bleiben kann, ohne daß es die sog. sittliche Welt= ordnung gibt, die häufig genug eine Umschreibung der persönlichen Wünsche mit großer Worten ist. Statt sich eine solche Ordnung mit Gesehen gurecht= zumachen, nach denen das Geschehen ablaufen sollte, muffen sich die Ceute den unerbittlichen Geseken des Geschehens unterordnen, die im einzelnen nach dem Verdienst und den Ansprüchen der Menschen gar nicht fragen. So wird der Verdienstgedanke völlig aus dem Verständnis der Welt ausgeschaltet: was wir empfangen, ist Gnade. Das bedeutet ein Umdenken, das in Bezug auf das Geschehen in Leben und Welt gang und gar dem Kerngedanken der Rechtfertigung nicht aus Verdienst, sondern aus Engde entspricht. Statt in eingebildeten Geseken sittlicher Art, die den Zusammenhang zwischen Derdienst und Ergehen im Sinn und Interesse des Einzelnen regeln, gilt es sich den aroken Zusammenbängen des Lebens, in denen ein schöpferischer oder erziehlicher Wille waltet, demütig zu unterwerfen. Das ist Glaube.

Wo bleibt aber dann das sittliche Ceben, ohne das wir den Gedanken an Gott nicht mehr denken können, seitdem Gott und Gut so eng mit einander verschmolzen worden ist? Diese Verschmelzung bleibt, nur muß sie anders vollzogen werden. Ein Menschenleben ist tatsächlich zu kurz, um den Zusammenhang zwischen Güte und Gedeihen für eine Betrachtung herauszustellen, die organisch und nicht willkürlich versahren muß. Es sei die Abbiegung auf das Gericht im Jenseits an dieser Stelle zurüczustellen erlaubt, um auf dem Boden geschichtlichen Geschehens bleiben zu können. Dann wird man weit über das Einzelleben hinausgreisen müssen, aber im Zusammenhang der Geschlechter eine organische Verbindung zwischen Gut und Gedeihen, zwischen Bös und Übel sinden, die, wenn auch je die eine Folge organisch aus ihren Ursachen hervorwächst, nicht im Geringsten die personalistische Deutung mittels des Gottesgedankens unmöglich macht.

Jeremia.

Darum wollte Jeremia verzweifeln, weil er jenen Zusammenhang zwischen Tun und Ergehen im Rahmen des Einzellebens finden wollte. Darum verlangt er, daß Gott alle wie Schafe zur Schlachtbank wegführe, die mit ihrem herzen ferne von Gott sind. Macht ihm dieses Problem schon zu schaffen, wie einem, der müde wird, der mit fuggangern laufen muß 12,5, um wie viel mehr macht ihm dann sein persönliches Problem Mühe, das sich gegen jenes verhält wie der Wettlauf mit Rossen zu dem mit Sußgängern! Könnte er es noch ertragen, daß es den Bösen gut geht, viel schwerer wird es ihm zu ertragen sein, daß es ihm dem Boten Gottes so schlecht geht. Wie darf Gott das Wirken seines Boten ohne Frucht lassen, wie ihm solchen grimmigen Widerstand in den Weg legen? Dag er an dieser Frage schier verzweifeln will, kommt daher, daß er zu knapp denkt und Gott zu kurze Fristen läßt. hier ist ihm sein Individualismus im Weg, von dem noch geredet werden soll: verlangt dieser, daß sich der Einzelne als solcher und nicht bloß als Glied seines Volkes mit Gott in Verbindung sett, dann darf er nicht so weit ausgedehnt werden, daß jener Zusammenhang zwischen Gut und Glück, zwischen Wirken und Gedeihen in ein Menschenleben hineingepreßt werden muß. Der= selbe Individualismus, der sein Vorzug ist, ist auch die Stelle, an der Jeremia verzweifelt - ohne Zweifel wieder ein kleiner tragischer Zug.

Wir können viel weiter seben, weil uns der Zusammenhang zwischen Wirken und Gedeihen gerade im Blid auf Jeremia, weil uns auch der Zusam= menhang zwischen Verzweifeln und Gedeihen viel klarer vor Augen liegt, als er seinem trok allem hoffenden und ahnenden Glauben aufgehen konnte. Über den Zusammenhang zwischen der Saat des Wirkens und der Frucht des Ge= beihens, der fich über um so längere Zeiträume erstreckt, um je neuere und wertvollere Geistessaat es sich handelt, braucht nicht gesprochen zu werden. Aber ein Wort über den Jusammenhang zwischen Berzweiflung und Gedeiben ist am Plat. Dielleicht ist noch keine Geschichte der Verzweiflung geschrieben worden; Kierkegaard, der über dieses, wie er bitter bemerkt, ihm sehr vertraute Kapitel der Verzweiflung ein Buch geschrieben hat unter dem Titel "Die Krankheit zum Tode", macht keine geschichtlichen Bemerkungen. tonnte nicht schwer eine Reihe von Großen auf allen Gebieten gusammen= stellen, die durch die Nacht der Verzweiflung hindurch zum Tag des großen Wirkens gegangen sind. Beschränken wir uns auf unser Gebiet, so werden wir zwei Reihen von Derzweifelten finden: einmal von solchen, die an ihrem heil, und dann, die an ihrem Wirken verzweifeln wollten. Bur ersten Reihe gehören natürlich hiob, Pfalm 73, Paulus, Luther, France; zur zweiten Mofe, Elia, Jeremia, Johannes der Täufer; vielleicht hat auch Jesus in Gethsemane ober am Kreuz solche Stimmungen durchlebt. — Wovon zeugt diese Verzweif= lung? Junadft einmal davon, daß es dem Derzweifelten furchtbar ernft ge= wesen ist, wenn er um seinen Gott oder um seine Menschen rang. "Sette Leute", die gut schlafen und denen es schmedt, verzweifeln so leicht nicht, wenigstens nicht um jener großen Dinge willen. Nur Idealisten, die sich mit der inneren Notwendigkeit ihrer Seele einem Großen hingeben, können ichmermutig werden und verzweifeln, wenn sich ihnen die dumme und die bose Welt entgegenstellt, oder wenn sie im Ringen um Gott Gott selbst, natürlich nur ein

falsches Bild von Gott, wider sich finden muffen. Solche Verzweiflung ist schlimmer als die Hölle, wie man sie sich vorstellt, wenn man mit populären Bildern denkt; sie ist die eigentlichste hölle, wie Cuther in ergreifenden Aussprüchen mehrfach bezeugt hat; denn sie ist fern von Gott, fern von aller auch entferntesten hoffnung, von jedem Glauben, dagegen voll von hader und haß. Das eigene Ich als verworfen, das eigene Leben und Wirken als umsonst und vergeblich, die Welt als gottwidrig und als des Teufels ansehen zu muffen, das ist das Schlimmste, was jemand erleben kann, der einmal vom Strahl Gottes erhellt worden ist. Wenn die Ceute von floreng ichaudernd mit den Worten auf Dante wiesen: Der ist in der hölle gewesen, dann ist das das Geschick vieler Großen, die voll Leidenschaft um Gott und die Menschheit gerungen haben: sie waren einmal in der hölle der Derzweiflung. Aus sol= den Tiefen ist unser Glaube hervorgegangen, mehrmals hervorgegangen: vor Jesu Auferstehung liegt das Eli Eli, vor dem Siegesgang des Apostels Paulus fein Zusammenbruch, vor der mittelalterlichen Kirche der Sturg Augustins in die Tiefe, vor der Reformation der Zusammenbruch Luthers: es geht, wie es scheint, gar nicht anders, als daß sich der Tag aus tiefer Nacht, daß sich der Berg aus dem tiefen Tal erhebt; Wahrheit muß aus Irrtum, Leben aus Tod, Seligkeit aus der hölle bervorgeben.

Wenn die Großen verzweifeln, dann ist es immer ein Zeichen, daß sie mit dem Gott nicht weiter kommen, der ihnen bisher den Tag erhellt hat. Sie haben höhere Ansprüche an Gott als das Bild, das sie von ihm kennen, befriedigen kann. Dann bricht auf einmal von irgendwoher bei denen, die sich durch die Derzweiflung hindurchgerettet haben, das Neue durch: sie emp= fangen ein Licht von diesem Gott, er zeigt sich größer als ihr herz; sie schauen nun weiter in die gerne, als bisher ihr Blid gereicht hatte, der sie gum Derzweifeln brachte. Gang neue Werte tun sich ihnen auf und Wege zeigen sich, an die sie nicht denken konnten. So bricht sich immer alles gang Große Bahn, so vollzieht sich, soweit wir wissen, jede Offenbarung, daß sich dem Menschen in seiner größten Not Gott mit gang neuen Bliden und Kräften naht. Nur von Jesus wissen wir darüber nichts. Aber von den anderen Werkzeugen Gottes wissen wir, daß ihnen Gott ebendarum wirklichstes Erlebnis wurde, weil sie seiner in ihrer Verzweiflung bedurften. Für den Verzweifelten ift die Frage nach der Wirklichkeit und Wahrheit Gottes sehr schnell erledigt, so schnell wie für den Ertrinkenden die Frage, ob die Planke, nach der er greift, Illusion ist oder nicht. Zwar mancher verzweifelt, ohne daß er glauben lernt, aber kaum einer glaubt, der nicht irgendwie einmal am Derzweifeln war: wer nie verzweifelt, hat auch nie geglaubt. Noch ist immer unsere Predigt und unsere Verkündigung im allgemeinen zu wenig auf die Verzweiflung überhaupt, sie ist immer noch zu sehr auf die klassische Derzweiflung um der Sunde und um der Schuld willen eingestellt.

Was will denn Gott, wenn er seinen großen und seinen kleinen Boten und Werkzeugen die Verzweiflung schick? Luther sagt (s. Gottschick, Luthers Theologie 1914, Tübingen, S. 90), daß die Höllenqual ein Mittel in Gottes Hand war, um ihn zu seinem Werkzeug zu bereiten. Das gilt allgemein, wie ja die meisten unter den großen Werkzeugen Gottes nach dem, was oben ausges

führt war, durch die Verzweiflung hindurchgegangen sind. So haben sie lernen muffen, aus Gott und nicht aus sich selbst zu leben, so find sie zerschmettert worden, um gang neu wieder aufgebaut zu werden, so wissen fie, daß sie stark sind, wenn sie schwach waren, weil Gott durch sie wirkt. So können sie auch helfen allen, die in gleicher Verzweiflung find, weil fie den Weg aus ihr herausgeführt worden sind. Denn das ist und bleibt die hauptsache: all jene Großen haben nicht verzweifeln muffen, damit andere in ihrer Nachfolge auch verzweifeln sollten, sondern sie mußten verzweifeln, damit andere nicht zu verzweifeln brauchen. Es ist stellvertretendes Leiden, was sie haben auf sich nehmen muffen. Zwar werden viele nach ihnen denfelben Weg geben, den sie auch gegangen sind; aber man darf niemand mit Absicht und Methode auf diesen Weg der Verzweiflung führen; nur dann wird etwas aus einem Menschen, wenn er in der Wahrheit selbst auf ihn gekommen und dann durch das Bild jener Sührer von ihm weggeleitet worden ist. Gerade darin aber wird ein wichtiger Grund gu finden sein, um unsere Dergweiflung gu überwinden, daß die Derzweiflung jener ein Mittel wird, um uns ähnliche Wege zu ersparen. Denn was kann den Pessimismus besser Lügen strafen und den Optimismus begründen, als daß der Pessimismus der Vorgänger dazu dienen tann, den der Spätern zu überwinden? Stellvertretendes Leiden — das ist die Sormel, die diese Gedanken zusammenfaßt. Wir leben von dem, was andere durchlitten und was sie sich erkämpft, und wir selbst mussen leiden, daß andere leben können von dem, was wir gelitten und was wir uns erkämpft haben.

Mit Hilfe dieser Gedanken sollte man öfter im Anschluß an das Bild des Jeremia an die Verzweifelten denken. Predigen und Seelforgen follen bilfen auch für diese sein; im tiefsten Grund ist Glaube immer die Rettung aus der Derzweiflung gewesen und ist es noch. Am nächsten liegt natürlich hier an unserer Stelle der Gedanke, die Verzweiflung zu überwinden, die aus erfolglosem Wirken, etwa in Schule und Kirche, in Volkserziehung und Politik herkommt. Liegt diesem wirklich ein ganz edler Sinn und hohe Absicht zugrunde, dann wird sich die Verzweiflung überwinden lassen, wenn man langfristiger und weiträumiger denken lernt: Jesus sagt Ev. Joh. 4 ein Wort, das über alle ähnliche Derzweiflung hinweghelfen tann: der eine fat und der andere erntet. Dabei liegt die Überzeugung zugrunde, daß es gar nicht auf den Jeremia ankommt, sondern auf die Ernte; ob Jeremia sieht, was er gesät hat, das ist ganz gleich; sieht es nicht Jeremia, dann sehen es andere. — So bebt also ein Denken über die Verzweiflung hinaus, das sich von der eigenen Person losgelöst hat und sachlich geworden ist. In der Verzweiflung stedt immer noch ein Rest vom Ich, wenn auch vom idealen Ich. Wer gang und gar seiner Sache hingegeben ist, der kann nicht verzweifeln, wenn er nur irgend davon überzeugt ist, daß sie von Gott und für Gott ist. So ist also nicht ein weiteres Bild von Gott und seinem Wirken allein die hilfe, sondern die mit der Annahme dieses Bildes zusammenhängende Erweiterung der Ziele und das Wagnis des Glaubens. — Andere Arten von Verzweiflung, etwa am eigenen Charafter. am eigenen Wert, am eigenen Geschid, wenn sie nicht pathologisch begründet ift, werden ebenfalls durch den fräftigen hinweis darauf bekämpft werden muffen, daß wir Gott nicht in unseren Erwartungen, sondern in den harten wirklichen Geschehnissen finden mussen; in der Verzweiflung will er unseren Willen brechen, daß wir ihm stillehalten lernen. Wenn die Verzweiflung auch immer wieder kommt, so muß sie doch immer wieder, und zwar immer schneller überwunden werden. Don besonderem Wert ist dabei das Vorbild des Jere= mia, der, ohne Zweifel der erste und größte Beter des A. T., in jenen ergreifenden Abschnitten seine gange Seele Gott hinbetet, por ihm ausschüttet im Gebet. Er ringt mit Gott, er hadert mit Gott, aber es ist doch immer Gott, mit dem er es tut, nicht ein Geschick oder ein Verhängnis. Cebhafte empfindliche Menschen wie Jeremia, die leichter als solche kälteren Blutes an das Der= zweifeln kommen, können ihr Ceben gar nicht führen, ohne das Schwergewicht des Glaubens an Gott, der sie vor dem ewigen Schwanken bewahrt. sich einmal durch die Wogen der Verzweiflung hindurchgerettet hat mit bilfe seines Glaubens, nicht mit Satalismus oder mit Selbstnarkose, der bat etwas erlebt, der wird des Lebens Herr; auch er hat stellvertretend gelitten, weil sich an seinem Bild viele gang still aufrichten, die es bitter nötig gehabt hatten; benn sieht nicht der Menschenkenner überall in Menschenselen binein, die irgendwie, auch unter der frohsten und frommsten Maske, dicht vor dem Verzweifeln stehen? Nur wer diesen Schritt über die Derzweiflung hinaus getan hat, steht auf dem Boden des Evangeliums; denn Evangelium ist das Gegenmittel gegen die Verzweiflung, ist die Botschaft von dem Gott, der weit über ein Menschlein und über ein Menschengeschlecht hinweg seine Wege gebt. der etwas zu bieten hat, das den höchsten seelischen Wert bedeutet, sodaß man auch beim Verlust von allem anderen gar nicht verzweifeln kann. "hab ich doch Christus noch, wer will mir den nehmen?" Auf diese Botschaft grun= bet sich das Gegenteil der Verzweiflung, der Glaube, der Optimismus, daß es sich unter allen Umständen lohnt, dieses Leben zu leben. So bildet die Derzweiflung den hintergrund für den Glauben: bald löst er sie als gang neuer Abschnitt des Lebens ab, wie bei jenen genannten helden des Glaubens, bald überwindet er sie stiller und unmerkbar, bald bleibt sie als beständiger Untergrund in der Seele und will täglich aufs neue überwunden sein.

Erhebt sich so Jeremias innere Passion gang anders als seine äußere ins allgemein Menschliche, so haben wir noch zu fragen, in welchem Derhältnis sie zu dem Leitgedanken unserer gangen Darstellung, also dem des Tragischen steht. Tragisch ist immer der Gegensak, in den ein Einzelner zu einer Gemeinschaft tritt, wenn auf beiden Seiten die Überzeugung von dem eigenen Recht vorhanden ift. Wenn wir versuchen, diese allgemeine Regel in einer Reihe von topischen Sällen zu entfalten, dann werden wir gunächst einmal auf folgendes achten: der Einzelne kann das Recht der Zukunft und die Gemeinschaft das Recht der altheiligen Vergangenheit mit ihrem zum Unrecht gewordenen Recht wahren; aber es kann auch umgekehrt sein, sodaß also die Gemeinschaft weiter strebt und sich der Einzelne dagegen stemmt. Ferner ift die Stimmung dieses Einzelnen entweder verzagt und verzweifelt oder er ist freudigen Mutes, auch wenn er nicht durchzudringen hoffen kann. Weiter icheint noch der Gegensatz vorzuwalten, daß der Einzelne, der die Zukunft vertritt, zwar im Kampf gegen die Macht, die mit dem Recht verbunden ift und den Staat, die Kirche, die familie ausmacht, unterliegt, daß er aber sich doch durchsett, und zwar in einer um so längeren Frist, als seine Sache eine umwälzende Bedeutung hat. Endlich können wir den Gegensatz ausstellen, der sich auf den so wichtigen Punkt der Schuld bezieht: nicht nur ist es schon formal "Schuld", wenn sich der Einzelne auslehnt gegen das geltende Recht der Gemeinschaft, sondern die Art, wie er es tut, hat auch manches an sich, was selbst dem nicht gefallen kann, der sein Dorgehen selbst nur billigen muß; und auf der anderen Seite ist die Gemeinschaft, wie ihr der einzelne Trotz und Jorn entgegenstellt, voller haß und Vernichtungssucht gegen den, der ihren Frieden oder ihr Vorgehen zu stören wagt. Wie viel von dieser Schuld wirklich Schuld und wie viel nur Sünde ist, das ist wieder ein Merkmal, dem wir aber hier nicht nachgehen können.

Nun ist es nicht schwer, Jeremias tragische Stellung genauer zu bestimmen. Er vertritt das Recht der Zukunft gegenüber dem der Vergangenheit, das die Priester hüten; er ist verzweiselt, wenigstens wie wir ihn bisher kennen gelernt haben, in dieser Verzweislung sehlt es auch nicht an Zorn und haß, wie in der Regel Zuversicht gütig und Angst schlecht macht; endlich was den Erfolg angeht, so werden wir noch zu fragen haben, welche beherrschenden Zukunftsgedanken Jeremia vertritt, die ihn uns bedeutsamer erscheinen lassen, als er sich selber in seiner Verzweislung vorgekommen ist.

Jedenfalls aber können wir jest ichon sagen, daß er bei aller Derwandt= schaft der Ziele und auch des Geschickes nicht mit Jesus in eine Linie gestellt werden kann. Mögen auch die Außerungen seiner Derzweiflung nur Stimmungen entsprungen sein, die wieder von anderen überwunden wurden, die er uns aber dennoch in seiner Wahrhaftigkeit nicht vorenthalten wollte, so ist und bleibt ihr Eindruck doch allzu niederschlagend für uns. Wir freuen uns, daß wir von Jesus nichts berartiges haben außer dem Wort "Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen", das in seiner Auslegung auch noch sehr unsicher ist. Bei Jesus sind lauter positive Dorzeichen, keine Derzweiflung, feine Schuld, nur siegreiches Durchdringen seines Geistes; darum ist er der heiland geworden. Wir können es uns gar nicht denken, daß Jeremia, auch wenn sein Geist siegreich bleibt, personlich jum Beilande hatte werden konnen: es wird keiner zum heilande, dem gegenüber das Gefühl des Mitleides und auch das des gelinden Grausens angesichts seines verzweifelten Seelenzustandes so stark vorwiegen. Bu einem heiland wollen wir gang hinaufsehen können, er muß gang und gar als der Sieger und Überwinder vor uns stehen, er darf die Verzweiflung, das Cos der Menschen, zwar aus eigener Erfahrung kennen, aber er darf nicht gang in ihr versunken sein. So fehr uns auch Jeremia ergreift, er bleibt uns doch fremd; wir finden zwar manches aus uns in ihm wieder; aber überwinden und aufrichten können wir uns an ihm nicht. Welches dann gerade im Berhältnis zur Gestalt Jesu seine praktische Bedeutung für uns ist, wird uns noch zu beschäftigen haben.

### Das zukünftige Heil.

Die Abschnitte seiner Reden, in denen der Prophet seine Zukunftserwartung zum Ausdruck bringt, bieten die Antwort auf manche der eben ershobenen Fragen, die Ergänzung zu mancher bisher festgestellten Einseitigkeit. Teils sieht er nur auf den nationalen Wiederausbau seines Volkes, teils bekommt seine Prophetie menschheitliches Gepräge mit unmittelbar und allgemein bedeutsamen Gesichtspunkten.

### Die nationale Hoffnung 29, 1-14.

Dieser Brief des Propheten an die Juden in Babylon rat ihnen, statt sich mußigen Träumen hinzugeben, sich einzuburgern in dem Cand, in das sie Gott geführt hat. Es geht ein hauch echten realistisch praktischen Geistes hindurch, der uns einen Blid in den Reichtum der Seele des Jeremia gibt. Zweifach können wir diese Gedanken verwenden. Einmal wenn wir irgend eine Gruppe von Ceuten vor uns haben, die aus ihrer bisherigen Gemeinschaft in fremde Verhältnisse hineingehen soll oder gekommen ist; also etwa Auswanderer, ausgemeindete und eingemeindete gamilien, die Bürger eines eroberten Candes, Vertriebene; oder wenn es sich um das Gedächtnis einer solchen Begebenheit handelt, mag es sich um Elfässer, Salzburger, Hugenotten, usw. handeln. Der Prophet warnt vor jeder Sentimentalität und fordert auf zu nüchterner Ergebung in die Geschehnisse und Umstände, in denen Gottes Wille sichtbar ift, der mehr durch Tatsachen als durch Träume und hoffnungen zu uns spricht. Den Stamm und das Volk sollen sie mehren, wenn sie auch das Cand verloren haben. Positives schaffen ist Gottes Wille, nicht sich in Sehnsucht verzehren und untätig sein. Sie sollen ein Segen, kein Gluch sein für das fremde Land, in das sie gekommen sind, sie sollen es nicht verwünschen, sondern für es beten; so überwinden sie Boses mit Gutem und finden ihr wirkliches Glud in seinem Glud. Wenn sie sich so einleben, ihre Pflicht erfullen und ein Segen werden, dann vollzieht sich darin Gottes Beilsabsicht an ihnen: Gottes Beil kommt immer darin jum Dorschein, daß wir uns in die Derhaltniffe ichiden, unfere Pflicht tun und zum Segen gereichen. Je freudiger wir dies glauben und auf uns nehmen, desto leichter wird es uns, auf die Träume zu verzichten, in deren Erfüllung wir Gottes Beilsgedanken ichauen und von deren Derwirklichung wir unsern Glauben an ihn abhängig machen wollten. Dem Geduldigen und Tätigen sowie dem Segensbringer erschlieft sich der tieffte Sinn des Lebens und der Welt als gut und beglückend; dem Gläubigen als Gottes Gute, die sich treu bleibt, auch wenn sie es immer anders meint als wir. Immer wieder muß man betonen, daß sich dieser gute Sinn, daß sich diese Gute Gottes nicht auf der Oberfläche findet, sondern daß man in der Tiefe suchen muß. Wir wissen nicht, warum sich Gott so verbirgt, warum er sich so schwer und so spät finden läßt. Man muß ihn von gangem herzen suchen, ebe man ihn findet: wieder steht hier das Wort, das für Jeremias Innigkeit und Tiefe be-Beidnend ift: pon Bergen. Zweiflern, Ungewissen, Suchern, aber auch formel=

'202 Seremia.

gläubigen, gedankenlosen Gliedern der Masse und Erben der Überlieserung, mechanischen Betern und Kirchenbesuchern, wird man immer einmal dieses echte Jeremiawort mit seiner Betonung der ganzen persönlichen Innerlichkeit und tiesen Selbstbeteiligung zurusen müssen: Sucht Gott von herzen! Dann trefft ihr auf etwas, von dem ein hauch der Macht und der Ehrwürdigkeit, der Güte und Geduld ausgeht, der euch Eindruck macht; das ist Gott. Aber er erschließt sich nicht nervösem, oberslächlichem Tasten und fahrigem Wesen, sondern nur entschlossener Sammlung und geduldiger Vertiefung. hat man Gott so in sich gefunden, dann findet man ihn auch in den äußeren Lebensumskänden als die Macht, die uns dazu bringen will, uns in sie zu schieden, unsere Pflicht zu tun und anderen ein Segen zu werden.

Der ganze Brief läßt sich auch ins Sinnbilbliche wenden: die wahre heimat ist die Welt Gottes, aber wir leben noch als Fremblinge in der Ferne. hier gilt es aber nicht weltfremd und weltflüchtig zu trauern und zu träumen, sondern sich zu schieden, zu arbeiten und zum Segen zu werden. Gegen allen müßigen oder phantastischen Dualismus, gegen allen einseitigen Supernaturalismus kann man Sektenleute, Gemeinschaftschristen oder müde himmelswanderer mit diesen Gedanken sest anfassen, um sie auf die wirkliche Erde mit ihren Pflichten zu stellen.

$$3, 14-18; 31, 1-14.15-17.18-20.21-22.23-26.27-28.$$

In allen diesen Stellen spricht ein anderer Jeremia als der düstere verzweifelte Prophet der früher behandelten Unheilsweissagungen. Der Glaube an die Zukunft seines Volkes, also unausrottbarer nationaler Optimismus, malt in froben garben heimkehr und Ansiedlung, Wiederaufbau und herrlichfeit des neuen Volkes. Von einzelnen allgemein wertvollen und verwend= baren Zügen sei hervorgehoben 3, 15 mit dem großen Gedanken, daß statt der Einrichtung der Cade die Personlichkeiten der Leiter Schutz und Schirm des Dolkes sein werden, die die Zauberkraft jener durch Erkenntnis und Weisheit ersegen werden; das bedeutet einen Übergang von dem sakramental-magischen Denken zu dem ethisch-personalistischen. Das prachtvolle Bild 31, 27 von Gott, dem Saemann, der Menschen- und Diebsamen über die verödeten Fluren streut, paßt für jede Gelegenheit, wo der Blick des Glaubens über ein Cand schweift, das Krieg oder Krankheit entvölkert und verheert hat. 31,25 gibt einen Blid in die Seele des Jeremia mit ihrem tiefen Schmerz, und ihrem Glauben an Gott, der das Lechzen des Herzens stillt: wieder ein Anlaß, um jede andere Art von Frömmigkeit, die nicht auf Stillung der tiefften Seelenbedurf= nisse durch die Gemeinschaft mit Gott aus ist, als oberflächlich erkennen zu lassen.

#### Die Herblinge 31, 29-30.

Das Wort des Jeremia über die herblinge ist eine sehr ernste Verwahrung gegen den Ausdruck verzweiselten Galgenhumors, den das Sprüchwort enthält. Dieses nimmt von dem Zusammenhang der Geschlechter bloß die eine Seite ins Auge: wir sind unschuldig, wir leiden, was unsere Väter gesündigt haben.

Diese faule Ausrede unbuffertiger Schwächlichkeit mußte den ernsten Sinn des Propheten empören. Gegen sie hebt er in einseitigem Jorn die Kehrseite bervor, daß jeder für seine Schuld die Strafe zu tragen habe. Damit stellt er die alte Lösung der Frage nach Schuld und Strafe auf, die den hiob gur Derzweiflung führen sollte, wie die damaligen Bürger Jerusalems die andere zum Leichtfinn. Darum ist Jeremias Lösung nur als Gegensatz zu ähnlichen faulen Ausreden wertvoll: er zerschlägt das alte falsche kollektive Denken, das dem Einzelnen erlaubte, sich von der Verantwortung für das Gange loszusprechen. "Du bist selbst Schuld an deinem Verderben". Wir können uns das Wort nur in gewissen Grenzen positiv aneignen; diese Grenzen sind durch den Zusammenhang zwischen Schuld und Strafe bezeichnet. Innerhalb dieser geben wir dem starken sittlichen Individualismus recht: jeder hat die Verantwortung für sich selbst; daß er sie nicht allein für sich hat, braucht er gar nicht zu wissen. Die Verantwortung ist nicht dasselbe wie Strafzusammenhang, wenngleich hinter ihr irgend eine, wenn auch nicht äußerliche Strafe steben muß. Daneben gilt noch der weitere Satz: In deiner Brust sind deines Schicksals Sterne. Auch dieses Wort ist in einseitigem Gegensatz gegen die herleitung des Geschickes von allen möglichen anderen Mächten gesagt. Gegen Aberglauben, Trägheit, Satalismus, gegen die Sucht alle anderen Ceute und Verhältnisse anzuklagen, fann die Behandlung dieses Textes von Bedeutung sein. — Sonst freilich kom= men wir immer mehr über diesen Individualismus hinaus; wir kennen den Zusammenhang zwischen den Gliedern eines Ganzen und den Geschlechtern gut genug, um immer mehr tollettivistisch zu denten. Dies Denten soll bann weniger den bitteren humor in den Kindern als die ernste Verantwortung in den Vätern, weniger die Verzweiflung der abhängigen Menge als das Gewissen der führenden Stände weden. So kann unser eindrucksvolles und den meisten Kirchengangern unbekanntes Wort zu einer sozialen Bugpredigt anleiten.

#### Aus lauter Güte 31, 1-14.

über den üblichen sentimentalen und festlichen Gebrauch dieses in der Tutherschen Übersetzung so stimmungsvollen Wortes gehen wir zum Text selbst zurück. Was ist Inhalt und Ziel der Liebe von urher? Gott zieht das Volk, das er einmal aus Liebe der Not entrissen und der Ruhe entgegen geführt hatte, wieder an sich, nachdem es von Gott und von sich selbst abgekommen war. Gottes Liebe hat die Liebe zu Gott zu ihrem Ziel. Noch viel bestimmter erscheint aber dieses Ziel in V. 4—6. Es besteht in dem Wiederausbau eines verfallenen Volkes zu neuer fröhlicher Wirksamkeit, die zur Folge hat, daß es wieder zum Mittelpunkt für andere wird. Selbst wieder auserbaut soll es anderen zur Erbauung dienen. — Die Anaslogie, diese Grundlage für jeden richtigen Textgebrauch, weist uns zuerst auf den Wiederausbau eines zertrümmerten Daterlandes hin; dann aber auf die Wiederausstung irgend einer zurückgegangenen Anstalt, Dereinigung, Unternehmung, die sich aus einer schweren Kriss oder gar dem scheinbaren Untergang erholt und auf ihre Bestimmung besonnen hat. Auch die Umkehr eines

Menschen aus Krankheit, Irrtum und Sünde zu seiner früheren und nun weiter greisenden Segensarbeit kann mit diesem Wort gesordert, verheißen oder gesteiert werden. Der Geist des Gleichnisses vom verlorenen Sohn weht hier: vergebende, erneuernde, mehrende Gnade, unbedingtes Jutrauen Gottes zu denen, die die Gottesserne meiden werden, weil sie sie kennen, die größere Krast des geknickten und wieder aufgerichteten Rohres — all solche Evangeliumsslaute ertönen und lassen die Stelle als einleitenden Adventsklang, als Parallele, als Erläuterung zu der Botschaft vom gnädigen Gott wertvoll werden, der stets ums Aufrichten, um das Segnen, um das positive Ja bemüht ist. Als Leichentert sollte man den D. 3 für ganz besondere Fälle verwahren, wo wirkslich die Linie des göttlichen Segens, die die disjecta membra eines Menschenzlebens zu einem sinnvollen Ganzen, zu einem Segenswerk und Werkzeug Gottes zusammenfügt, klar und deutlich zu erkennen ist; und auch dann bedenke man, daß das Wort Gottes von "ferne her" kommt, also nur ganz zart und unausschinglich angebracht werden will.

#### Der neue Bund 31, 31 – 34.

Ob nun diese Stelle dem Jeremia mit Recht oder Unrecht zugeschrieben wird, jedenfalls liegt sie in der Linie seines Denkens, das vom Gesetz und dem Prieftertum fein Beil erwarten konnte. Jede äußere Regelung durch Autoritäten, vor allem jede schärfere Anspannung des legalen Gehorsams greift dem Übel der Menschenwelt nicht an die Wurzel. Auch die Verfeinerung und Dertiefung des Gesetzes selbst macht das Elend nur größer: immer wird der Zwiespalt zwischen Sollen und Wollen, zwischen dem äußeren Gesetz und dem Gefet der Triebe um so spurbarer. Auch menschliche Autoritäten können mit ihrem Unterricht und ihrem Gebot nicht helfen: wenn auch die Verzweiflung über den Abstand von Gesetz und Gesetzgeber ausbliebe, es regte sich doch in feineren Gemütern die Scham ob der Abhängigkeit und Unselbständigkeit. Denn weniger auf der Sünde, als der Abweichung vom Gesek, liegt der Nachdruck, als auf der Abhängigkeit vom Geset, die dem innersten Wesen des 3ch pein= lich aufliegt. In einem ersten Strahl meldet sich die Würde der Persönlichkeit, die selbständig auch gegenüber den höchsten äußeren Mächten ihr eigenes Leben leben will. Das ist eine Morgenstunde in der Geschichte der Menscheit, der der Tag einer Freiheit folgen wird, die etwas ganz Neues im Vergleich mit der Beherrschung durch alle möglichen "Du sollst" bedeutet. Allein die Freiheit von den dinglichen und menschlichen Autoritäten ist nur die Folge von dem eigentlichen Erwerb, der erstrebt wird. Das "Du sollst" soll von den Tafeln des Gesetzes auf die des herzens umgeschrieben werden. Sollen wird sich mit Wollen einigen, das "Du sollst" wird nicht mehr gegen die Triebe steben, sondern es wird felbst zum Trieb werden. Tatt, Gemissen, Sinn für das Gute, der dunkle Drang des sich des rechten Weges bewußten Menschen, das geingefühl der Seele für ihre Aufgabe, das zum Sein gewordene Soll, die mit allem Guten unmittelbar und unbewuft eins gewordene Persönlichkeit - das ist die neue Welt, der neue Bund, also das neue Verhalten und Verhältnis des Menschen zu Gott. Solches ist alles ein Geschenk Gottes. Wie jede Not, so ruft auch die nur dem tieferen und reiferen Menschen fühlbare Kluft zwischen dem einen

oder vielfältigen "Du follst" und dem so eigensinnigen "Ich will" und "Ich will nicht" — nach Gott. Es braucht nicht immer diese Kluft die grobe oder feine Sunde zu fein, fie fann in Unsicherheit über den rechten Weg, in der mangelnden Freude und Kraft ihn zu gehen, liegen; oder man fann sich ärgern darüber, daß man so abhängig von moralischen Moden, drudenden Gestalten, Gewissensstößen ift, in denen man sein Eigenes nicht wiedererkennt. Aus solchen Lagen redt sich etwas heraus nach einer Kraft, die uns dazu hilft, daß wir zu unserm besten Selbst kommen, aber so daß wir aus dem erbärmlichen Nachdenken und mühseligen "Selbstzwang" herauskommen; denn das ift nicht die höhe, daß wir zuerst mit Schlüssen und Dergleichen zusammenstellen, was unsere Pflicht ist, und uns dann darauf losbewegen. Wir sehnen uns nach dem frischen quellenden Born des Guten, der ohne Nachhilfe durch unser Nachdenken sprudelt, nach der fröhlichen Sicherheit des Unmittelbaren und Unbewußten, wie sie das Kind und der heilige darstellen. Wir möchten naiv auf der höheren Stufe werden, im Grunde eins mit dem Gesetz der Sitte und des Gewissens, das uns oft so fremd aufliegt. - hier tritt Gott ein: ist dieses ersehnte Lebensverhältnis die neue Natur, die neue Schöpfung, so muß der Schöpfer aller Anfänge es herstellen. Dieses quellende Gute statt des geschöpf= ten ift unserer Macht vorenthalten. Wir muffen darauf warten, bis es sich regt.

Zugleich mit diesem neuen Quell frischen Eigenlebens im Guten tritt die Deränderung ein, daß die Leute, die uns guälen, mit denen wir uns guälen, also die mit den Polizei-, Pfaffen- und Schulmeistergesichtern, die qualerischen Prüfer und Revisoren unseres Lebens, ihre knechtende Macht über uns verlieren, und wir uns ihrer Kritik gegenüber zur Kritik ihrer Ratschläge, Befehle und Jensuren erheben, um alles höchstens als Reig, als "Stoff gur Erwägung" zu übernehmen. An Gott gebunden, wie er uns aufgegangen ist, sind wir von ihnen frei. Gott kommt immer klarer in uns zum Dorschein, wie sich langsam selbständige Freude am Guten, verbunden mit einem Schwung hinüber zum guten Wort und Werk, zu regen beginnt. Klarere Bilder von unserem Gott und seinem Willen, lebhaftere Schätzung alles Guten und ein ebenerer Weg, alte Gewohn= beiter des Schimpfens und der Cufternheit zu lassen und auch einmal gut zu sein, geben hand in hand. So bahnt sich noch fümmerlich im Ganzen, aber hoffnungsvoll im Einzelnen ein neuer Mensch an, der unser Bestes, aber nicht unser Geschöpf ist. Was wir von großen Wörtern haben, Freiheit, Perfönlichkeit, Innerlichkeit, Seele, Menschenwurde - das versucht alles, eine Ahnung von der höhe und Weihe dieser neuen Kreatur zu geben. Freiheit in der Bindung an Gott, Gott als der herr über innerlich und äußerlich freie Menschen - das bezeichnet dieses hohe Menschheitsideal am besten. Nehmen wir hinzu, daß diese Theonomie, als die Überwindung von Autonomie und heteronomie, auf dem Grund der Dergebung ruht, die alle Torheit und Schwachheit des früheren Verhältnisses zu Gott bedect, dann befommen wir eine Abnung von einem seligen Stand, wo Gott keine Sast mehr ist, weil er das innere Wesen erfüllt, wie die Luft in unserem Körper die außere Luft mit ihrem Drud nicht mehr spuren läßt. Je weniger man von diesem gangen Derhältnis weiß und über es nachdenkt, desto besser ist es wirklich in der Tiefe des Unmittelbaren gegründet.

Es ist ein, wenn nicht das sittliche Grundproblem, das wir hier angerührt finden: wie die naive Einheit der fröhlichen Kindesunschuld zur bewußten 3weiheit der Seele durch Geset und Gesetwidrigkeit wird, und wie sich dann diese Zweiheit wieder zur höheren Einheit wandelt, wenn eine höhere Macht hilf= reich eingegriffen hat. Wir schauen auf die höhepuntte menschheitlicher Ent= wicklung des seelischen Lebens: Paulus erlebt die Aufhebung des Zwiespaltes durch den Empfang des Gesethes des heiligen Geistes; Jakobus spricht vom Gesetz der Freiheit; Johannes von der Wahrheit, die recht frei macht; Augustin bittet: Da quod jubes und jube quod vis; die Mnstik erlebt die Überwindung der Zweiheit in der Versenkung in das Eine; Luther verkündigt die Freiheit eines Christenmenschen aufgrund der Verbindung mit Christus; Goethe und Schiller haben den Begriff der iconen Seele; Sichte läßt die zuerst von ihm so begehrte Selbständigkeit des Menschen untergehen in dem Wirken Gottes; aus ihm quillt das Leben des Frommen wie aus seinem tiefen Grund, ohne das Gefühl der Abhängigkeit, aber im Gefühl tiefer Einheit, und damit ist der Glaube an die sittliche Weltordnung überboten (Sichte als religiöser Denker von S. Gogarten, Jena 1914.) Johannes Müller geht auch mit ganger Kraft darauf aus, den Menschen frei zu machen von den tausend inneren und äußeren Bindungen, die seinem Wesen fremd sind, indem er sein inneres Wesen entfalten will, das die Wahrheit der Menschen ist. - So arbeitet der Menschengeist an der Aufgabe, das äußere Gesetz zu überbieten und damit überfluffig zu machen, und zwar durch seine Einpflanzung in das Innere, die im Bereich der Wahrheit den Willen mit dem Gesetz, das Einzelwesen mit dem Ganzen verbindet. Schaut der Prophet dieses Ideal verwirklicht in der golbenen Zukunft, so wissen wir, wie es nur Strebungen darauf bin gibt, aber im Cauf dieses Weltwesens das Ideal nicht erreicht wird. Darum glauben wir, daß es den Inhalt des himmels bildet, wie man ihn sich vorstellen mag: die Menscheit oder vielmehr die auserwählten und begnadeten Geister völlig ausgereift zu freien, mit Gott innerlich geeinten Persönlichkeiten, die eben darum auch untereinander verbunden sein muffen. In diesem Sinn einmal die Gebanten über den himmel und die Glückseligkeit zu regeln, dürfte keine überflüssige Aufgabe sein.

Sonst fällt von unserer Stelle aus ein Blick auf die Entwicklung der Menschengeschichte als ihre Erziehung durch Gott auf dieses Ideal hin. Das ist der tiefste Sinn der Schrift Cessings, auf die Bezug genommen wurde, das ist der tiefste Sinn der kulturgeschichtlichen Stusen, wie sie Jiller in dem ein= maligen Gang der Weltgeschichte von den Patriarchen bis zur Urgemeinde, Reukauf dagegen in einem zweimaligen Gang durch die Weltgeschichte aus= stellt, indem er den Aufstieg von der Gebundenheit zur Freiheit von Moses bis Christus und dann von der katholischen Kirche bis zum deutschen Idealis= mus verfolgt. (S. Didaktik von A. Reukauf, Leipzig 1914).

Das sind Gedanken, die sich in dem höheren Religionsunterricht, besonders im Lehrerseminar als Grundlage für das Verständnis der Geistessgeschichte und auch mit Einschränkungen als ein solches für die Aufgabe der religiösen Erziehung verwenden lassen.

Damit sind wir an die Bedeutung der Stelle für den Einzelnen gekom=

men, in dem sich leichter ihr Gehalt verwirklichen läßt als in der schwerfälligeren Masse der Menschheit. Ift sein Biel die Personlichkeit, die von Men= schen frei ift, weil sie sich an Gott oder Gott sie an sich gebunden hat, dann muß diefes Biel, das Gesetz durch den Geist zu ersetzen, auch dann ins Auge gefaßt werden, wenn sich wenig Aussicht auf feine Erreichung zu ergeben scheint. Statt mit autoritärer Bevormundung in Unmundigkeit zu erhalten, muß sich alle erziehliche Ceitung von Kindern und Dolf und heiden langsam überfluffig zu machen suchen, indem sie den Geist zu ihrem und Gottes Anwalt einsett. Dielmehr, sie darf es nicht hintertreiben, daß Gott langsam zur Freiheit erzieht. Das ist nämlich der wichtigste Jug an unserer Stelle: nur Gott kann das Geset ins herz schreiben; anders ausgedrückt: die Tiefe des Unmittelbaren und Unbewußten entzieht sich so völlig unserer rationalen und pädagogischen Beeinflussung, daß es sich hier nur um Wachsen und Werden aus der Wahrheit des Inneren heraus handeln kann. Darum gilt: nicht machen und treiben, sondern vorbereiten und nicht stören. Dorbereiten fann man den Vorgang der Befreiung vom Gesetz durch das Gesetz selbst: nur das Gesetz kann uns die Freiheit geben. Man darf nicht mit der Freiheit, sondern man muß mit dem Gesetz anfangen. hat es das Gewissen geweckt, dann ist das Leben da, das die Eierschalen durchbricht; erst wenn einer durch Kommando und Übung an der Ceine schwimmen gelernt hat, ist die Ceine entbehrlich. So reifen Wertschätzungen und Neigungen selbständig eigener Art, die gemäß ihrer inneren Richtung auf dasselbe Ziel hinleiten, auf das das Gesetz hinführt; diese Vorgange aber sind so unberechenbar und selbständig, daß wir sie wie alle Anfange von Ceben nur mit Gott in Derbindung bringen können. Neben jener Dorbereitung besteht unsere Aufgabe darin, nicht zu stören, wenn sich eigenes Ceben auch in einer form des Guten entwickelt, die uns Älteren und Erziehern neu und schmerzlich ift.

Sind das alles Gedanken für regelnde Volks- und Einzelerziehung, so liegen auch reiche Predigtinhalte in unserer Stelle verborgen. Immer wenn es sich um den Fortschritt aus Gebundenheit zur Freiheit, von einer tieferen zur höheren Stufe handelt, ist die Stelle als Text am Platz. So ist sie ein Text für Advent und Reformation, auch für Pfingsten und jedes Gedächtnis eines Reformators oder auch eines Geisteshelden aus dem Reich des deutschen Idealis- mus von Cessing bis Sichte.

#### An Baruch 45, 1-5.

Wenn man sich in diese Verse hineingefühlt hat, dann fühlt man nicht nur die ganze Schwermut, die darin liegt, sondern die Gedanken sinden von ihnen aus auch einen sehr weiten und an Durchsichten reichen Weg. Dem treuen Baruch wird es auf einmal doch zuviel: Kummer häuft Gott auf seinen Schmerz, müde ist er von Seufzen und sindet doch keine Ruh. — Welch ein Ceben äußerer und innerer Qual erschließt sich da vor uns! Außen Kämpse, innen Ängste, ein gehetztes Wild, weil er ein treuer Genosse dem Geplagtesten unter seinen Zeitgenossen sein will! Arbeiten und Leiden ist möglich für einen, der glaubt, aber Arbeiten und Leiden ohne jede Aussicht auf ein Ende, ge-

schweige denn einen Erfolg - das kann auch einem fest in sich ruhenden Mann zu viel werden. Aber auch in dieser Klage, die uns wohl am meisten im gangen Alten Testament ergreift, weil wir den Mann kennen, der sie erhebt, auch in dieser Klage sagt er "Gott": es ist ein "Mein Gott, mein Gott, warum haft du mich verlaffen". Freilich spielt in seinen Worten das Ich eine große Rolle. — Da knüpft der Meister an. hier erhebt er sich zu einer dusteren Größe, hoch über dem getreuen Junger. Jahre hat es ihm ins herz gegeben; er, Jahre, reift ein, mas er gebaut, reift aus, mas er gepflangt hat, er zeigt sich in seiner gangen zerftorenden gurchtbarkeit, weil er eine alte Welt zum Ende bringen will. Große Weltumwälzungen gehen von Gott, dem Erhabenen, aus; und da denkt der Mensch an sich! Der himmel fällt ein, und ein Sperling will jammern! Wenn Gott Schmerg empfinden fann, wie muß es ihn schmerzen, daß er eine so furchtbare Zerstörung über die Welt bringen muß; und Baruch denkt an seinen eigenen Schmerg! hier ist Jeremia gang groß. Es erscheint die gange Unbarmbergigkeit einer Liebe zu seinem getreuen helfer, wie sie einem solchen großen helfer ansteht, der nur Gott und fein Werk tennen, aber auf feine menschliche Sentimentalität Rücksicht nehmen darf. In der gewaltigen Schule des allgemeinen Leides hat das einzelne Ich kein Recht, etwas Besseres zu verlangen als die anderen. Es ist schon eine große Wohltat, wenn jemand sein nachtes Leben retten darf.

Wie Jeremia hier vor uns steht in seinem dustern heroismus, wie er sich abhebt von dem Jünger, der gewiß an Treue und Arbeit viel mehr ge= leistet hat, als wir wissen, so muffen wir ihn im Geist unserer hörer ersteben lassen und festzuhalten suchen. hier kommen die höchsten Makstäbe hervor, hier schämt man sich mit dem bischen Weh seines Ich, hier verkriecht sich die selbsteigene Pein der Frage "Warum ich, warum ich gerade dieses?" - hier erscheint Gott und alles, was göttlich ist, in einer Gewalt und Größe, die jede Gleichsetzung von empfindsam und weich mit fromm für immer verbietet. Wenn Mißernte, Krieg, Brand, Seuche, Wasser die herzen der Menschen aufdedt, wenn sich da neben stillem Gehorsam und helfendem Dienen die bittere verzweifelte Empörung breit macht, die auf verborgenen hochmut schließen läßt. dann ift dieses Wort am Plat. Freilich ist es uns noch zu duster, zu sehr blok gefaßte Verzweiflung, starre Resignation, aber es kann einmal den ersten Dienst tun, niederzuschlagen, was sich im herzen von Selbstsucht, hochmut und dem Wunsch, eine besondere Rolle zu spielen regt. Dann freilich muß der steile Weg bergan geben, der zum Glauben an den Vater im himmel führt. Wir sind doch froh, daß wir nicht für unsere schwersten Stunden auf dieses Wort des Propheten, sondern auf ein anderes angewiesen sind. Gethsemane ist doch höher.

Nun können wir allmählich dem Propheten seinen Ort anweisen, wie wir in der Übersicht über die verschiedenen Möglichkeiten des Tragischen S. 196 in Aussicht genommen haben. Wir haben seitdem gefunden: er vertritt eine Sache, die weit in die Zukunft weist, die auch zur herrschaft gekommen ist, die Menscheitswerte darstellt. Er geht für diese Sache unter, nicht mit ihr, aber für sie; er trägt dies mit Resignation, mit Wehmut, mit Bitterkeit. So

gehört er zu den tragischen Gestalten, die zwar ihr eigenes Cos schwer getragen, die wir gber mit greuden ansehen, weil sie für ihre hohe Aufgabe gelitten haben. Darüber vergeffen wir auch das Teil von persönlicher Schuld, das nach Menschenlos den Ursachen beigemischt ist, die eine solche große Sache zu vereiteln pflegen. - So ergibt sich ein Gesamteindruck von dem Wirken und der Perfonlichkeit des Propheten: tragisches Leiden für ein großes Werk, das noch immer im Werden ift, die Erhebung der Menschheit gur Personlichkeit und Innerlichkeit des Geistes. Der Anblick einer solchen Tragodie erhebt zulegt, so sehr er zuerst niederschmettern mag. Es ringt sich ein Großes durch in der Welt, welches wert ist, daß die Besten einer Zeit darunter und dafür leiden. Gemäß einem tiefen Weltgesetz, dem Gesetz des Opfers, wird Großes nur unter Ceiden geboren und gefördert. Niederschmettern soll der Anblick dieses Tragischen jeden Dersuch von uns Menschen, etwas von unserer eigenen Arbeit zu erwarten, anstatt demütig zu schaffen und dann zu vertrauen. Allen, die an anderen, an Kindern, am Dolke arbeiten, tut der tiefe Eindruck diefer Elendigkeit aller geistig-seelischen Arbeit einmal recht gut; wenn man nur nicht in ihm steden bleibt, sondern zu der großen Weite des Glaubens fortschreitet, daß tein Samenkorn verloren ist, das mit Treue auf den Acker Gottes geworfen wird. Die Person sinkt und die Sache steigt, Rechnen gilt nichts, Dertrauen gilt alles. Der Weg zu der besseren Menschheit geht über trauernde, verbitterte, verzweifelte Menschenherzen hinweg. Aber er geht darüber hinweg und geht weiter. Ohne Jesus hielten wir es bei Jeremia nicht aus; so viel Licht von diesem auf jenen fallen mag, uns entsett der Gedanke, daß wir auf den Propheten angewiesen wären und Jesus nicht hätten. Denn das lette Wort muß der Optimismus, muß der Glaube haben. Der Glaube knüpft sich an Jesus, weil er selbst geglaubt hat. Mögen wir die Auferstehung Jesu fassen, wie wir wollen, der innerste Kern des Glaubens an den Auferstandenen ist die Zuversicht, daß es gerade durch Nacht zum Licht, gerade durch Tod zum Leben geben muß.

## Schluß.

So bekommen wir ein Gesamtbild von dem Propheten, zugleich ein Ideals bild für Ceute, die am Dolk zu wirken haben, und ein Bild, wie sich Gott seine Ceute erzieht, um sie selber zu segnen und für andere zu einem Segen zu machen. Im Grund seiner Natur lag die große unbedingte Aufrichtigkeit, die nach Carlyle den großen Mann ausmacht, die zumal dem Propheten und Gottesboten ansteht, die seine Worte gegenüber jedermann um ihn her, die sie aber vor allem auch in seinem Gebetsverkehr mit Gott regiert, der recht verstanden immer vor allem wahrhafte Aussprache und Beichte im klaren Lichte der göttlichen Wahrheit sein soll. Daneben beherrscht ihn sein Temperament: durch und durch Melancholiker im Sinn äußerster Empfindlichkeit für alle angreisens deren Reize, ganz und gar wie Leute dieser Art auf das Innenleben gestellt, zeigt er alse Leiden, aber auch alsen Reichtum dieses Temperamentes. Denn

Jeremia.

wenn seine Wahrhaftigkeit aufs härteste zusammenstoßen mußte mit der Welt, die belogen sein will, so mußte der Rudschlag dieses Widerstandes auf sein tiefstes Gefühl äußerst schmerglich sein. Zugleich aber führte ihn dieses Ge-Schid gemäß seiner seelischen Natur tief in sein Innerstes hinein, um dort eine Welt aufzubauen, nachdem die äußere zerschlagen war. "Seine verschmähte Prophetie ward ihm die Brude zu einem innern Derkehr mit der Gottheit; aus seinem Mittlertum zwischen Jahre und Israel entstand, da Israel nichts da= von wissen wollte, ein religiöses Privatverhältnis zwischen seiner Person und Jahre, das nicht auf enthusiastische Augenblide beschränkt blieb, . . in dem er sich . . in all seiner Menschlichkeit vor Jahre ausschüttete." (Wellhausen.) "So ward das tiefste Wesen der Frömmigkeit in ihm entbunden, indem in ihm die Gewißheit seiner perfonlichen Gemeinschaft mit Gott entstand." (Derfelbe.) - Ift es die Aufgabe der Prediger, ihr Innenleben zu enthüllen, (Rade), dann ift Jeremia mit seiner Aufrichtigkeit und mit dem Weh, aber auch mit dem tiefen dauernder Erfolg seiner Berufsarbeit, ein Sporn und Trost für viele aus dem vornehmsten Stand der redenden Berufe, die immerhin mehr wirken, als sie für gewöhnlich glauben wollen.

Wie wird nun von dieser Gestalt des Propheten in der Praxis Gebrauch gemacht? Die neuen Eisenacher Perikopen aus dem A. T. haben folgende Stellen aufgenommen: 7, 1—11, 8, 4—9, 9, 23—24, 23, 16—29, 26, 1—15, 31, 31—34, also nicht wenige und zwar schöne und bezeichnende Stellen.

Biehen wir gur Erläuterung der Aufgabe die Predigten über diefe Texte in Stage's Sammlung "Gnade und Freiheit" (Berlin 1901) heran. Einfach und gut ist die Adventspredigt über den Tert vom neuen Bund: Gottes Ge= setz im herzen, allgemeine Erkenntnis Gottes als unsers Daters und Der= gebung der Sunden sind seine Kennzeichen; in Jesus ift er gur Erfüllung gelangt. Ohne Beziehung zu Jesus ift mit Recht die Septuagesimä-Predigt über 9, 13-24: der Selbstruhm ift verwerflich, mag er nun der Bildung, der Stärke ober dem Reichtum gelten, weil er Sunde ist, gegen die Wahrheit und gegen Gott; denn in der Regel ist Unwahrheit darin, sicher aber sett er das 3ch an die Stelle Gottes, dem allein die Anerkennung durch unsere demütige Dankbarkeit gilt. Mit Beziehung auf den Ruf Jesu an Jerusalem mahnt die Estomihi-Predigt über 8, 4-9 das Volk Gottes daran, zu bedenken, was zu seinem Frieden dient: Bruch mit der Sünde, Umkehr, und Raum für das, mas unsere Seele zu Gott führt; wer zu Jesus kommt, und ihm nachfolgt, kommt 3um Frieden. Auch die Predigt über 26, 1-15 ist mit Recht der Passions= zeit zugewiesen; die Predigt in jener Sammlung trifft wohl kaum den Kern biefes Tertes, wenn fie über den Menfchen und fein Schidfal fpricht: der Menfch ist der herr seines Schicksals; gut ist aber die starte Beziehung, die sie jum Dolke und seinem Geschick herstellt, die man oft bei den andern Predigten vermißt. Aus dem schweren Text 23, 16-29 gewinnt ein Prediger als Kenn= zeichen des Propheten und der heutigen Zeugen Gottes die dreifache Cosung: In Gott leben, aus Gott heraus reden und für Gott wirken. Ein anderer Prediger behandelt die Stelle 7, 1-11 sinnbildlich: das Klagelied Jeremiä über die Tempelruinen in der Menschenbrust; der Tempel der Seele ift durch die Eroberung der Sünde zerstört und soll durch Besserung des herzens wieder

aufgerichtet werden, eine Behandlung des Textes, die den Eindruck großer Künstlichkeit macht.

Es fragt sich, ob die Sorm der üblichen Predigt, die dem alten Gedanken an die Bedeutung der einzelnen Gottesworte entspricht, nicht ein zu enger Rahmen ist, um alles, was uns die Gestalt des Propheten zu sagen hat, auszuschöpfen. Eignet sich dafür wieder die Reihenpredigt nicht, weil sie immerhin zu sehr zerstudeln muß, so kommen neben dem Wagnis, in einer Predigt das ganze Geschick des Propheten ohne Anwendung einfach zu schildern, Darbietungen anderer Art in Betracht. Als solche seien zuerst Vorträge genannt, die ihn allein oder im Vergleich etwa mit Tolstoi behandeln können. Solche werden auf Samilienabenden oder in religiösen und firchlichen Versammlungen höherer Art immer von Eindruck sein. Noch besser aber wäre es, wenn bei einer solchen Gelegenheit statt des üblichen Vortrages eine Vorlesung ausgewählter Stude nicht durch einen Rezitator, aber durch einen Theologen, der diese schwere Kunst gelernt hat, stattfinden könnte. Wenn man derartige Darbietungen in die Paffionszeit verlegt, dann bekommt man einen wertvollen hintergrund für die Predigt von Jesu Passion: einem aufmerksamen hörer wird sich dann die gemeinsame Notwendigkeit des Opfers, aber auch die Überlegenheit Jesu erschließen.

Dasselbe ist auch über den Unterricht zu sagen. Anstatt der paar Bemerkungen, die ältere biblische Geschichten über und aus Jeremia bringen, bieten neuere Vorbereitungswerke fehr vielen Stoff. Thrandorf bringt folgende acht Geschichten: Der Erfolg des Gesethuches, Die Tempelrede, Prophet und König, Der falsche Prophet, Der Treubruch, Leiden und Anfechtungen, Butunftshoffnungen, Jeremia unter den Burudgebliebenen. - Dieselben Stude bringt Melher in befferer übersetzung in dem heft "Cefestude aus den Prophetischen Schriften". Spanuth mählt in seinem heft Die Propheten des Alten Bundes (Stuttgart 1903) andere acht aus: Jum Propheten erkoren, Im Dorhof des Tempels, Don Seinden umgeben, In Acht und Bann, Der falsche Prophet, In Todesgefahr, Auf den Trümmern Jerusalems, Getreu bis in den Tod. - Paul Staude widmet dem Jeremia ein ganges heft, das siebente seiner Präparationen. Er will zum Abschluß des A. T. dieses Prophetenbild möglichst herzbewegend und gang ausführlich geben. - Die neuen babischen Bestimmungen über den Seminarreligionsunterricht weisen auf die Behandlung des Jeremia gang besonders bin. So steigt die Erkenntnis seiner Bedeutung immer mehr. Auch stellt sich der richtige Gesichtspunkt langsam ein: es kommt weniger darauf an, im Vorübergehen schnell etwas von jedem Propheten zu erraffen, damit für die Prüfung etwas präfent ist, als einen tiefen Eindruck von den Größten unter den Propheten zu geben. Aber es dauert noch lange, bis sich dieser Gedanke der Bevorzugung einer fehr groken Gestalt, gegenüber dem Naschen aus allen oder gar dem unbegreiflichen Diktieren einiger Sätze über alle Propheten, durchgesett hat. Die Unart, daß der herr Cehrer selbst etwas über den Inhalt von sich gibt, muß immer mehr der anderen Weise Plat machen, daß er seine ichonften Auszüge aus Cehrbüchern hinter die unmittelbare Berührung der Klaffe mit dem Begenstand selbst gurudfest. Leider wird es noch lange dauern, bis der SchulUngeist dies begriffen hat. Wer dieses ganze Elend der mittelbaren Beschäftigung mit großen Gegenständen ahnt, der wage es einmal, Reden des Jeremia vorzulesen. Vorlesen, vorlesen, vorlesen! Schon in einer halbwegs begabten Oberklasse kann man es erleben, daß nach immer mehr Vorlesung verlangt wird, wenn man es versteht, halbwegs eindrucksvoll Stücke aus seinen Reden und Schicksalen vorzulesen. Freilich paßt diese begeisterte und begeisternde Darbietung nimmermehr in den herrschenden öden Schulton hinein, bei dem es vor allem auf viel Wissen und wenig Erkenntnis ankommt. Aber hoffentlich wird man noch einmal erkennen, daß die Schüler für nichts dankbarer und bei nichts ausmerksamer sind, als wenn man sie einen großen Mann unmittels bar erleben läßt.

# Zephanja.

Jephan ja wirkt in einer Zeit, da die assprische Weltmacht auf ihrem höhepunkt steht, zugleich aber schon langsam ihrem Niedergang zuneigt. Das Gefühl dafür, daß das Riesenreich am Zerbröckeln ist, weckt überall in der Reihe der unterworfenen Staaten die Hoffnung auf Befreiung und erfüllt die Gemüter mit dem Gedanken an Krieg und Sieg. In seinen Liedern gibt auch Zephanja dieser Stimmung Ausdruck. So eignet er sich dazu, unsere Gedanken über den Krieg und was mit ihm zusammenhängt, zu seiten.

# Die Grundlagen der Volksgemeinschaft 1,2-13.

Will man wissen, was Gott zu Krieg und Frieden, was er über Volk und Staat zu sagen hat, dann muß man die Propheten fragen. Sie haben mit sester hand aus dem Geist Gottes heraus in die bewegten Zeiten einzgegriffen, die damals die Welt Vorderasiens erschütterten. In den von uns herangezogenen Worten droht Zephanja seinem Cand Juda und besonders Zerusalem Vernichtung an. Er sagt auch zugleich, warum sie vernichtet werden sollen. So bekommen wir eine Anschauung davon, worin ein Mann, den der Geist Gottes treibt, verderbliche Kräfte für ein Volk am Werke sieht. Die Ähnlichzeit der Cage zwischen damals und heute zeitigt den Gedanken, daß auch heute noch ähnliche Kräfte ein Volk unterwühlen und daß ihre Beseitigung zu seiner Rettung und Erhaltung beitragen kann.

Jephanja spricht zuerst von Ceuten, die auf den Dächern das heer des himmels anbeten. Sie stehen dort des Tages und beten zur Sonne, sie stehen dort des Nachts und beten zu den Sternen: warum tun sie es? Der mächtigste Staat, die Weltmacht war damals Assprien. Dort betete man zu den Gestirnen. Assprien war siegreich über ganz Vorderasien und Ägnpten geworden, es war die Weltmacht wie das Frankreich des achtzehnten Jahrhunderts, wie das England des zwanzigsten Jahrhunderts. Darum nahmen die Völker seines Kultus an; war Assur siegreich gewesen, so hatten ihm seine Götter geholsen; waren das also die mächtigsten Götter, so mußte man sich an diese halten. — Außer den Gestirnen betete man noch den Baal an, der auch den Namen Milkom führt. Er war der aus dem Osten stammende Gott der Natur, der sich in ihrem Zeugen und Vergehen kundtat. — Wie die anderen Propheten eisert auch Zephanja gegen den Dienst der Gestirne und des Baal. Nicht darum, weil sie ihren Gott Jahre hießen, sondern weil sie gegen jeden fremden Kultus überhaupt und vor allem gegen den Kultus von Naturgottheiten eingeschworen waren. Die Natur weiß nur von Entstehen

und Vergehen, von Glück und Unglück; aber sie weiß nichts von Geist und Seele, von Gut und Böse. In Gut und Böse aber liegt die Entscheidung über das Geschick der Einzelnen und der Gemeinschaften, vor allem der Völker und Staaten. In Geist und Seele liegt die Kraft und der Wert des Menschen. Darum treten sie auf gegen die Naturvergötterer als gegen die, die Jahve fortraffen wird, weil sie sein Volk gefährden. Denn die Naturvergötterer zerstören die besten, die geistig-sittlichen Kräfte eines Volkes. Die Natur ist groß und gütig, sie nimmt mit ihren freundlichen Armen auf, wer sich aus seinem äußeren und inneren Weh, aus Krieg und Kriegsgeschrei in ihren Frieden flüchtet. Aber ihr wohnt nichts inne von sittlicher Kraft. Gott spricht auch nicht in ihr sein letztes Wort. Das spricht er in der Geschichte der Menschen, auch wenn es die Sprache der Kanonen ist. Da spricht er sein Verdamsmungsurteil über Alles, was morsch und faul, und segnet Alles, was innerslich kräftig und gesund ist.

In der Gemeinschaft der Menschen bildet sich Gott seine Leute, indem er sie zur Selbstverleugnung und zum Vertrauen erzieht. Das ist der rechte Kult, der in der Gemeinschaft vor sich geht und der Gemeinschaft sittliche Kräfte zuführt. Dann ist es auch ein Unrecht, sich dem Dienst Gottes zu entziehen, wie er in unserer Geschichte als deutscher Glaube erwachsen ist, und sich irgend einer geheimnisvollen Weisheit des Ostens hinzugeben, die die Seele des Eins

zelnen schwächt und die Gemeinschaft zerreißt.

Noch anderen Ceuten schreibt Zephanja die Schuld zu. Wie vom acht= zehnten Jahrhundert an die Mode von Frankreich, im neuen Jahrhundert von England gemacht wurde, fo damals von Affprien. Man trug fich affprifc und benahm sich assprisch. War es am hof in Ninive Brauch, daß man in das Gemach des Königs hereinhüpfte, um die heilige Schwelle nicht zu berühren, so machte man dies in Jerusalem nach. Das sind die "Schwellenhüpfer", über die der Prophet seinen Spott ausgießt. Denn er empfindet die Ausländerei als eine Schwächung der Volkstraft. Ift fie einmal ein Kennzeichen, daß das Dolk, fich feiner felbst nicht mehr bewußt, dem gremden bewundernd die höhere Würde beimißt, dann führt fie auch von da aus zu einer immer schlimmeren Derkennung des völkischen Selbst, in dem allein seine Kraft liegt. Alle Unwahrheit des Wesens, wenn auch nur in den Dingen der Mode und der Sitte, bat Berftorende Solgen; benn fie frift weiter in die Tiefe hinein. Endlich trägt die gange Engländerei und Frangöselei dazu bei, daß sich die Kluft zwischen den höheren Schichten und dem Volk verbreitert. Und in dem Volk, dem fern= gesunden deutschen Dolk, haben wir die Kräfte gesehen, die uns in schweren Zeiten zu erretten imstande sind.

Der Prophet droht weiter das göttliche Jorngericht den Krämern an. Sie verkaufen ihre Ware und wägen ihr Geld, und kümmern sich nicht um das Wohl und Wehe des Staates. Mögen die Assurer kommen oder nicht, wenn sie nur kaufen und verkaufen können. Sie sind immer noch der Schade eines jeden Gemeinwesens, die kleinhirnigen, philisterhaften Seelen, die sich erst rühren, wenn ihre Wand heiß wird von dem Brand, der die Stadt in Trümmer legt, die auch dann noch vor allem daran denken, wie sie an dem Stadtbrand ihr Süppchen kochen können. Daterländische Güter und nationale Ideale sind

Dies irae.

ihnen nichts, wenn man keine Geschäfte mit ihnen machen kann. Hebt sie eine große und gewaltige Zeit nicht mit Macht aus ihrem engen Spielraum ins Weite hinein, so sind gerade sie eine schlimme Belastung, die ein Volk in solchen Zeiten zu tragen hat.

Dom größten Interesse ist für uns die vierte Gruppe, die Jephanja nennt. Sie liegen auf ihren hefen und sagen: Gott tut nichts Gutes und nichts Böses. Sie gleichen also trübem abgestandenem Wein. Es sind öde qualige Gefellen mit sauren Gesichtern, die immer mit ihrer Stimme in alle schweren Beiten hineinfrächzen: Da sieht man einmal wieder, daß Gut und Bose nur eine Erfindung der Menschen ift, ohne jede Bedeutung für das Geschehen in der Welt. Geht es denn in ihr nach Verdienst und Gerechtigkeit? Dürften wir dann so etwas zu erleiden haben und der Affgrer triumphieren? Wenn es so etwas in der Natur und in der Weltgeschichte gibt wie einen Gott, der Alles macht, dann spielt aber Gut und Bose jedenfalls für ihn gar keine Rolle. - Man hat diesen Ceuten freilich gesagt, daß sich das Gute lohne und das Bose strafe, und zwar bald; da sie jett nichts davon sehen, werden sie irre an allen sittlichen Masstäben und an Gott selbst. - Eine ahnliche Erfahrung pflegt auch heute noch Viele daran irre zu machen, die dann noch unter dem Einfluß von allerlei Irrlehren jenseits von Gut und Bose zu stehen kommen und in diesen Begriffen höchstens Anpassungserscheinungen oder Wechselworte für Nüklich und Schädlich, aber nicht die lekte entscheidende Wirklichkeit sehen können. Sie haben den Sinn für das Unbedingte und die Ehrfurcht vor dem, was über uns ist, verloren. Darum haben sie selbst keinen halt und können auch Anderen keinen halt bieten.

Wir freuen uns des tiefen Blickes, den der Prophet in das Wesen der großen Gemeinschaften hinein getan hat. Er sieht ihr Verderben in allem, was wir heute Naturalismus, Materialismus, Unwahrhaftigkeit und Skeptizismus nennen. Dann wird er auch die erhaltenden Kräfte eines Volkes in Bewegungen sinden, die wir zusammen meinen, wenn wir von Idealismus reden.

Stehen wir in dem Krieg in einer Zeit der höchsten nationalen, religiösen und sozialen Begeisterung, die uns alle überrascht hat, so dürsen wir uns nicht wundern, wenn nach ihm gemäß allgemeinen seelischen Regeln ein starker Rückschlag eintritt. Wir werden dann sinden, daß der Krieg nichts Neues geschaffen, sondern nur hervorgebracht und gestärkt hat, was vorhanden war, Großes und Kleines, Edles und Gemeines. Wir werden darum Töne, wie sie hier der Prophet anschlägt, oft genug an vaterländischen Tagen anstimmen müssen, um ein allzu gründliches Zurückgleiten in die alten Bahnen zu vershüten.

#### Dies irae 1, 7. 14-18.

Seiner Drohung, daß Gott bald die Anhänger der Naturvergötterung und der Stepsis, die Nachahmer des Auslandes und die Krämer aus der Stadt und dem Cand fortraffen wolle, läßt der Prophet die Schilderung des Tages des Herrn folgen. Kaum einer ist unter den Propheten, der nicht von dem

Tag Jahves spräche. Denn der ist der Abschluß all ihrer Drohungen und Verheißungen. An ihm soll das Gericht, soll die Generalabrechnung stattsinden über die Dölker und über Gottes eigenes Volk. An ihm sollen sich die Drohungen über die Feinde und über Israel schrecklich erfüllen, zugleich aber sinden die Verheißungen des Segens ihre Verwirklichung. Denn der Tag des Herrn ist der Tag, da sich Gottes Gerechtigkeit auswirkt, den Einen zum Verderben, den Andern zum Heil. Israels Grunddogma, daß dem Weltgeschehen ein Sinn des Guten zugrunde liegt, daß dieser Sinn der Weltgeschichte sich auswirken muß zu Gunsten der Erhöhung und Weltgeltung Israels, wenn auch nach schweren Gerichten der Täuterung, dieser Glaube hat sich in den Bildern der Propheten vom Tage Jahves einen starken und farbenreichen Ausdruck geschaffen.

Zephanja gibt ihm eine besonders eindrucksvolle Gestalt. In einer pracht= vollen Schauung sieht er das gange Dolk samt allen Dolkern der Erde zum großen Opfer versammelt. Stille herricht über der feierlichen Opfergemeinde. Denn sie wartet des Priesters, der das Opfer schlachten soll. Da erscheint Jahve selbst, sichtbar kommt er vom himmel hernieder und vollzieht das Opfer. — Dann geht der Prophet zu einem anderen Bilde über. Es sind Bilder aus dem Krieg. Sie gewinnen in Kriegszeiten für uns mehr garbe, als wenn wir sie sonst gelesen haben. Der beld sogar freischt auf, por Wut oder por Schmerz oder in Todesnot. Wut erfüllt die herzen der Menschen, wenn sie wider einander stürmen, um sich zu vernichten; als Wut Gottes erscheint es, wenn über das Cand wilde Zerstörungssucht schreitet; Angst und Drangsal schaut den Menschen aus den starren Augen heraus. Wie ein Wettersturm braust der Krieg über die Selder und die Wohnungen und läßt überall Verwüstung gurud; alles ist voll von Ceichen, und die hohen Rauchfahnen erheben sich von den brennenden häusern. Menschenleben ist billig: wie Staub wird Blut verichüttet und Mark wie Mist. Wider die festen Städte und Burgen geht der Sturm der Krieger unter Drommetengeschmetter und Schlachtengeschrei. Blind por Angst irren die Menschen umber. Und das ganze Schauspiel vollzieht sich dazu noch in furchtbarer Sinsternis, die das Schredliche noch schredlicher macht.

Dollzieht sich für den Propheten das Gericht in einem Krieg, so vollzieht sich sür uns im Kriege ein Gericht. Läßt er Gott sichtbar herunter kommen vom himmel, so sehen wir Gottes richtendes Walten in der geschichtlichen Solge der Dinge selber, wo sich Wirkung an Ursache, Ernte an Saat in unverbrüchlicher Ordnung knüpft. Sieht er das Gericht sich vollziehen an einem Tag, so zieht es sich für unseren Blick in die Länge: die Weltgeschichte ist das Weltgericht. Im Grundgedanken sind wir mit ihm eins: in dem Geschick eines Dolkes wirkt sich aus, wie es zu allem Guten gestanden hat. Iwar ist es falsch, mit diesem Gedanken des Gerichtes jedes Menschenleben zu messen; es ist oft zu kurz, als daß sich der enge Insammenhang zwischen Verdienst und Geschick offenbaren könnte; das religiöse Denken Israels ist gerade an dieser Übertragung des Gerichtsgedankens auf den Einzelnen gescheitert; aber das Leben eines Volkes ist breit und lang genug, um das Geset an den Tag treten zu lassen, das das Ergehen unerbittlich mit dem Tun verknüpft. Daß es in dem Weltgeschehen vor allem der Krieg ist, in dem sich jenes Gericht vollzieht,

macht es den Gegnern des Kriegsgedankens leichter, ihn mit ihrem Glauben an Gott in Verbindung zu bringen.

Wer darum in die Tiefe der Geschehnisse hineinsehen tann, der wird gewahr, wie der Krieg gleichsam ein Herold des Richters im himmel ist. Zunächst einmal bringt er mit brutaler Wahrhaftigfeit aller herzen tiefsten Grund an den Tag; wenn der Friede freundliche Masten über das Anlik legt, so reift sie der Krieg herunter und zeigt die ganze Wildheit und Freude an dem Bofen, die in Menschenherzen wohnen kann. Zugleich aber auch holt er alles, was groß und weit, was gut und gewaltig ist, unter der unscheinbaren Decke berpor. die es oft in gewöhnlichen Zeiten verbirgt. Dann aber fragt er die Bölker, wie fie sich zu den unsichtbaren Gutern und den ewigen Idealen gestellt haben. Er fragt, ob sich ein Volk an Willens= und Nervenzucht gewöhnt hat oder nicht, ob es noch Gemeinschaftsgefühl gerade den Geringen gegenüber hat, um sie durchzuhalten durch die schwere Zeit oder nicht, ob es die Ideale bloß als Vorwand und Deckmantel genommen hat oder ob es im heiligen Ernst dafür leben will. Endlich fragt er, ob ein Dolf Willens ift, für diese unsichtbaren Güter dem Tode zu stehen, von dem man nur weiß, daß er kommt, aber nicht, was er bringt. Wer in der Welt des Unsichtbaren am tiefsten murgelt, der gewinnt in der Welt des Sichtbaren. Das ist der tiefste Sinn des Gerichtes, wie es sich im Kriege vollzieht.

#### Krieg und Haß 2, 1-15.

Bligende Augen voll glühenden haffes funkeln uns aus diesem Abschnitt entgegen. Kreter und Philister, euer Cand wird vernichtet, in Diehtrift verwandelt! Kuschiten, ihr seid die Beute des Schwertes Gottes! Dor allem aber du, Affur, und beine Stadt Ninive, jum Öbland wirft du, auf den Kapitälen deiner Säulen werden Pelikan und Rohrdommel schlafen! Die fröhliche Stadt wird eine Cagerstatt der Tiere! - Im Gefühl, daß die Macht der großen Welt= beherrscherin Affur, der drohenden Seindin seines Candes, sich gum Niedergang neigt, läft der Prophet seiner gerichtsfroben Phantasie die Zugel ichiefen. Er kann sich nicht genug tun, sich die Zerstörung und Derwüstung auszumalen, die Jahre bald über seine Seinde bringt. Er denkt nicht an die Schönheit von Bauwerken,er denkt nicht an den Verluft von Volksvermögen, er denkt nicht an den Tod von so vielen Menschen; er denkt nur an Rache für alten Ubermut, er schwelgt in Bildern der Vernichtung: Wir wollen Rache, Rache haben! - Und Gott selbst ist es, dem er die Worte des hasses in den Mund legt, von dem er erwartet, daß er sie wahr macht. Es ift ein heiliger Krieg, der Krieg der Rache, auf den er hofft; denn Gott wird seinem Dolte Recht Schaffen und den Seind unbarmherzig gertreten. Der Prophet gibt sich diesem Gefühl heiliger Rache mit einer gang und gar ungebrochenen Unmittelbarkeit bin; fein 3meifel hemmt den glühenden Strom seiner Leidenschaft; er haßt mit vollem herzen, und feine rührsame Regung unterbricht die reine Freude an der erbofften pölligen Zerstörung.

Uns grauft vor dieser Wildheit; aber es regt sich doch Allerlei in uns, daß wir nicht gang ohne Wohlgefallen diesen Erguß einer glühenden Seele lesen

fonnen. Uns padt nicht bloß die prachtvolle dichterische Sorm, nein wir bewundern auch fast neidisch diese ungebrochene Kraft einer Seele, die es sich erlaubt, gang und gar zu haffen, wo fie haffen will. Suhlen wir uns doch mitten zwischen zwei Idealen, ohne daß wir uns flar und sicher für eines entscheiden können. Das Ideal des ewigen Friedens, das hundert Jahre vor unserm Propheten Jesaia in seinem Traum vom goldenen Zeitalter ausmalt, wo Pardel und Bodlein zusammen grafen, das gewaltiger noch die Bergpredigt wiederholt, indem sie uns den Seind lieben heißt, hat unser Gemissen mit der Kraft gefangen genommen, die immer das rudhaltlose Extrem über es ausübt. So sind wir voller Unruhe, denn wir ichamen uns, fo oft wir uns auf dem Gefühl des hasses gegen unsere Seinde zumal ertappen, so oft wir merken, mit welcher Regung von graufiger Genugtuung wir es lesen konnen, wenn wieder ein Schiff mit hunderten von Menschen untergegangen, wieder eine Stadt mit Granaten und Bomben überwunden worden ift. Wir schämen uns, wenn wir geschwiegen oder selbst eingestimmt haben, wo die Stimme schadenfrohen hasses die Unterhaltung beherrschte, weil immer das Ertrem keine Abschwächung neben sich dulden kann. Und doch wieder ist es Krieg, ein Krieg, der geführt werden muß, um zu erhalten, was uns als höchstes Gut nach dem Ewigen gilt! Wie helfen wir uns in dieser inneren Schwierigkeit?

Wenn Krieg sein muß und haß nicht sein darf, dann muffen wir den Krieg ohne haß begleiten lernen. Gewiß, es steigen Urgefühle und anerzogene Gefühle in uns auf und ziehen wider einander gleich großen Nebelmassen. Aber wir sind doch nicht bloß der Schauplat von Gefühlsbewegungen, sondern wir können ihrer selber mächtig werden. Unterliegen auch wir dem allge= meinen menschlichen Bedürfnis, Etwas zu haben, das wir lieben, und Etwas, das wir haffen müffen, so gelingt es uns vielleicht, das, was wir lieben, mehr in den Vordergrund, und das was wir haffen, mehr in den hintergrund zu rücken. Dann würde also unser Blick mehr auf das Dater= land fallen, für das der Krieg geführt wird, als auf die Seinde, gegen die er zu führen ift. So nur können wir der Gefahr steuern, die die größte ist von denen, die der Krieg mit sich bringt, daß nicht nur Städte und Gefilde, sondern daß Menschenherzen durch den haß verwüstet werden. Wir sehen die flut des haffes sich über unfer Dolk malgen, eines haffes, der sich in einem halben Jahrhundert nicht verlieren wird. Das ist ein großer Derlust an dem sitt= lichen Volksvermögen, dem wir in unserer Umgebung steuern sollten. schwer es ist, wider das Extrem anzukämpfen, das immer Recht hat, so sehr muffen wir die der Leidenschaft nicht gang verfallenen Gemüter unter den Christen daran erinnern, daß fur uns ein heiliger Krieg gang anders aussieht, als ihn Zephanja und selbst Arnot vor hundert Jahren malt. Eine Regung von Bedauern über die furchtbaren Verlufte auch unter den geinden, die Bereitschaft zum Verständnis für ein irre geleitetes Volk, großmütige Dornehmheit in dem Urteil über ihr Derhalten läßt sich ebenso dem heißen leiden= schaftlichen Wunsch nach Sieg einfügen, wie die Affette, die für Andere die Seele ihrer Kriegsbegeisterung bilden.

#### Weltgeltung 3, 1-20.

Dicses lette Kapitel atmet einen ganz anderen Geist als die beiden vorbergehenden. Es ist offenbar ein Anhang von einer anderen hand. Es mochte jemand über die Glut des hasses und über die nationalistische haltung der vorigen Reden erschrocken sein; um das Ganze in einem würdigeren Ton ausklingen zu lassen, hat er dann dieses Kapitel hinzugesügt. Es ist nicht so prächtig geschrieben wie jene; es ist auch nicht so persönlich echt und ursprünglich wie sie; es ist nüchterner in der Darstellung und es ist Gedankengut, wie wir es im zweiten Jesaia antressen. Aber es klingt ein gehaltener tüchtiger Ernst hindurch; Manches berührt uns wie eine Aufgabe, die uns nach dem Krieg gestellt sein könnte.

Man weiß zur Genüge, wie die Moral als Kriegsmittel gebraucht wird. Sie dient dazu, wie sie auch Zephanja verwandt hatte, um alle sittlichen Kräfte im Dienst des großen Ganzen zusammenzusassen und alle schwächenden Einstüßse zu entfernen. Oder sie wird gar herbeigezogen, um die Wucht der Wassen mit der der moralischen Angriffe auf den Gegner, der immer nichts taugt, zu verstärken. Der Verfasser dieses Anhanges aber wendet die sittlichen Maßstäbe gegen die eigene Stadt an: "Wehe der widerspenstigen und befleckten, wehe der gewalttätigen Stadt!" Es sehlt ihr an Zucht und Frömmigkeit, denn sie vertraut nicht ihrem Gott und naht ihm nicht. "Die Vornehmen in ihr sind brüllende Cöwen, die Richter Wölfe des Abends, die Propheten Ausschler und Betrüger, die Priester treten das Gesetz mit Füßen." Und Jahve ist doch in ihrer Mitte, Jahve hat doch Völker ausgerottet und Städte zerstört; aber seine Hoffnung, dadurch Eindruck auf sie zu machen, ist irrig gewesen.

Waren die anderen Völker für den Propheten Zephanja der Gegenstand glühenden hasse, hat er in den Bildern von ihrer Vernichtung geschwelgt, so schaut dieser Prophet mit ganz anderen Augen in die Völkerwelt hinaus. Wenn das Gericht des Krieges ausgetobt hat, dann wird Gott den Völkern neue reine Lippen geben, daß sie alle den Namen Jahves anrusen und ihm einhellig dienen. Es soll nach dem Krieg ein religiöser Fortschritt und eine sittliche Vertiefung eintreten, die die ganze Völkerwelt umfaßt. So empfindet dieser Prophet universalistisch, wie es die größten Gestalten Israels getan haben. Die anderen Völker sollen sich nicht darum bessern, weil sie es besonders nötig haben, wie sich das in ihrem Verhalten Israel gegenüber gezeigt hat; auch nicht darum, daß Israel von ihnen in Zukunst weniger zu leiden habe. Sondern dem Propheten liegt ganz allein an der reinen Tatsache, daß in der Welt Gott mehr zu Ehren kommt. Es ist der Grundtrieb der Mission in seiner Reinheit: Gott und die Völker, die Völker und Gott!

Wenn es bei jeder friegerischen Unternehmung darauf ankommt, die Jahl der Krieger möglichst groß zu machen, um Masse mit Masse zu zwingen, so bedarf es für die geistige Eroberung der Völkerwelt, die dieser Prophet im Sinne hat, gerade des umgekehrten Verfahrens. Gott wird eine Auslese veranstalten: alles, was stolz und übermütig ist, was frevelt und lügt, das wird er aus seinem Volke Israel entsernen und nur einen heiligen Rest überlassen. Dieser ersetzt durch Güte und Stärke, was ihm an Jahl und Umfang verloren

gegangen ist. Die Kraft Gottes ist in ihm; denn Gott hat ihnen ihre Sünde vergeben und ist unter ihnen. Darum ist diese Gemeinschaft voll Friedens, weil Gott in ihr wohnt als ihr Herr und König. Jubel und Jauchzen erfüllt sie, und sie kommt zu Ruhm und Ehre auf der ganzen Erde.

So erlangt Israel Weltgeltung. An seinem Wesen soll die Welt ge- sunden.

Israel ist nicht das einzige Volk, dessen sich Gott bedient, um die anderen mit ihm zu erziehen und seinen Willen in der Welt durchzusehen. Ob er vorhat, nach dem Krieg und durch den Krieg unser Volk noch mehr, als er es bisher schon getan hat, mit dieser verantwortungsvollen Aufgabe zu besauftragen?

Jedenfalls tun wir gut, wenn sich uns eine neue Zeit vaterländischer Geschichte eröffnen sollte, die uns zu einer Weltmacht erhebt, immer ernster daran zu erinnern, daß eine solche vor allem Pflichten gegen die Welt und nicht nur Rechte an sie hat. Wir sind der Welt uns schuldig; das heißt, ein vertieftes und geläutertes Wesen, an dem eine Welt genesen kann, aber nicht eine Parvenükultur, die sie noch schlechter macht, als sie ist.

# Nahum.

Die Gedichte dieses Propheten stammen aus derselben Zeit wie die des Zephanja: man spurt in Westasien, daß die Zeit Ninives vorüber ist, und malt sich in glühenden Sarben aus, wie die bisherige herrscherin der Welt gerftort und vernichtet wird. Cesen wir die Stellen in dem Propheten, die mahrscheinlich zusammengehören, also Kap. 1 (ohne V. 1—9) 12—13, sowie Kap. 2, 4-14 durch, so stehen wir unter einem zwiespältigen Eindrud. Einmal fesselt uns die Glut und Pracht der Sprache; die Leidenschaft läßt die dichterische Phan= tafie zur höchsten Anschaulichkeit aufsteigen und die prächtigften Bilder finden. Es schlägt uns der heiße Atem friegerischer Begeisterung geradezu unmittelbar entgegen; der Prophet reift uns mit, wie es nur einem wirklichen Dichter gelingt. Dann aber fommt uns jum Bewußtsein, daß uns der Geist, der hier spricht, unmöglich angenehm sein kann. Ein haß lodert hier auf, der uns an die Ceidenschaft und Mordgier eines Raubtieres, wenn auch eines prächtig geflecten, erinnern muß. Da wir uns in der gegenwärtigen Kriegszeit viel mit der Frage des haffes gegen Seinde beschäftigen muffen, ift es angebracht, die einzelnen Kennzeichen dieses hasses an den uns vorliegenden Gedichten festzustellen, um von da aus zu einer Würdigung des in ihnen ausgesprochenen Gefühles vorgeben zu können.

Ninive wird nur als ein Dickicht von Töwen, als Ursprungsort für lauter Böses hingestellt; keiner anderen Auffassung ist der Dickter fähig, wie die Ceidenschaft immer "nur" sagen muß. Dafür aber bringt nun Gott die Rache über die Stadt: alles wird vernichtet, Menschen, Altäre, Gräber. Es schäumt die Rachgier wild auf und malt sich die endgültige Dernichtung von allem, was der Feind besitzt, mit glühenden Farben aus. Mit einer Freude, wie sie vor allem der jüdischen Phantasie gegeben ist, schwelgt der Dichter in der Anschauung des zitternden hofes, von dem alles Unheil ausging: so wird die Königin entkleidet und heraufgeholt, so schlagen sich ihre Mägde an die Brust. Er schwelgt in Bildern von Raub und Plünderung: keiner kann es hindern, daß die unermeßlichen Dorräte den Soldaten zum Opfer fallen. Der Dichter weidet sich an der Furcht der Einwohner Ninives; das geschieht ihr recht, daß die Löwenhöhle nun ausgeraubt und verbrannt wird.

Die Blutstadt, die voll Mord und Lüge war, die mit ihren diplomatischen Künsten 3, 4, die Völker durcheinander brachte, sie findet jest ihren Richter: geschändet wird sie vor den Völkern; wie No-Ammon am Nil wird sie verwüstet, ihre Kinder werden zerschmettert, ihre Vornehmen werden zu Sklaven, ihre Großen werden in Ketten geworfen. Mit hohn überschüttet der Dichter das

Opfer dieses Gerichtes: ihre hirten haben geschlasen, die heere sind zerstreut; darum ist das Ende völlig, und die ganze Welt, die so viel von Ninive erlitten hat, klatscht vor Freude in die hände über diesen ihren Untergang.

Wir haben gegenwärtig auch ein Ninive gegen uns, das mit seinen diplo= matischen Buhlfünsten die Dolfer durcheinander brachte und seine Berrschaft mit allen Mitteln der Gewalt aufrecht erhält. Wir stehen mit ihm im Kampf und hoffen nichts mehr, als daß es uns gelingen möge, seine Weltherrschaft zu brechen und es für viele Sünden gegen die Freiheit und den Frieden der Welt zu strafen. Aber bennoch können wir uns zu dieser Glut des hasses, wie sie den Propheten hier beseelt, nicht aufschwingen, oder wenn es jemand tut, dann darf unfer Gewissen dagu nicht schweigen. Diefer haß ist gang und gar aus dem Nein; denn er ist bloß auf Zerstörung und Vernichtung gerichtet. Nirgends steht dem Dichter ein wirkliches Ziel vor Augen, für das er eintritt, etwa wie bei uns das Vaterland, seine Befreiung oder seine Weltgeltung; er kann nichts als haffen. Wir muffen dieses Nein des haffes überwinden durch das Ja der Leidenschaft, die nicht nur gegen einen geind, sondern für einen wirklichen Wert, Vaterland, Staat oder Reich, auf den Plan tritt, mit welchem Grad von Jorn und Leidenschaft es auch immer sei. Niemand preist bei uns den kalten Krieg, wie ihn England führen will; wir wollen Leidenschaft, Jorn und alle anderen großen sittlichen Affekte; aber sie sollen sich an dem be= drohten Vaterlande entzünden und von da aus gegen die Seinde flammen, statt ihren Ausgang nur am Seinde zu suchen. So ist Leidenschaft und 3orn sach= licher als der haß; wenn diefer gemein und häßlich macht, so erhebt die Leidenschaft und der Jorn verschönt (f. den Aufsag von S. Rauh, Chriftl. Welt 1915, Mr. 1). Wenn der haß sich an dem Bild der Qualen Einzelner, die geschändet und gemartet werden, labt, so schaut die Leidenschaft nur auf das Ganze. Wenn haß qualen und rauben, spotten und höhnen kann, so ist für die große Leidenschaft dieses hinabsinken in das Gemeine ausgeschlossen; für sie bort der feind in demselben Augenblick auf, Seind zu sein, da er geschlagen am Boden liegt. Dann treten zu seinen Gunsten alle Gesetze in Kraft, die das Verhalten von Mensch zu Mensch zu regeln haben. Leidenschaft ift auch außerstande zu höhnen und den Gegner herabzusegen, vielmehr ist sie vornehm und flug genug gu= gleich, um alles, was gut und groß an dem Seinde ist, anzuerkennen, nicht ohne die Freude, gerade auch einen solchen Gegner überwunden zu haben. Endlich kann diese Leidenschaft nicht völlig vernichten; sie hat Selbstbeherrschung ge= nug, um in dem Seind von heute den Freund und Bundesgenossen von morgen zu erkennen, und ihn darum zwar zu schwächen, aber nicht zu vernichten. So hütet sie sich, die Wiederanknüpfung von Beziehungen unmöglich gu machen, während sich der haß, blind und dumm wie er ist, austoben will, mag daraus werden, was da will. Wir verurteilen am haß, daß er den Menschen unter die Linie sinken läßt, wo die menschlichen Grundeigenschaften der Selbstbeberr= schung und der hingebung an höhere 3wede dem bestialischen Trieb, sich blind im Augenblide auszutoben, gewichen find.

So hören wir in diesen Liedern die uns wohlbekannte Stimme des hasses durch. Der Dichter erhebt sich nur dadurch über ihn, daß er die Vernichtung, die er dem Gegner anwünscht, unter den Gesichtspunkt der göttlichen Strafe

für all das Morden und Plündern stellt, dessen sich die Blutstadt an allen Völkern schuldig gemacht hat Es ist der "Kleist seiner Zeit".

Nach alledem ist es für uns unmöglich, diese Gedichte anders als so zu verwerten, daß sie uns den Ausgangspunkt für Gedanken über Völkerhaß und Kriegsleidenschaft bieten, wie das von uns versucht worden ist. Diese Gedanken werden nicht anders als kritisch sein können. Dabei kann man darauf verweisen, daß es mit diesen Gedichten ebenso gegangen ist wie mit denen des Zephanja: eine spätere hand hat, wie dort am Ende, so hier am Ansang Verse eingefügt, die einen anderen Geist atmen. Statt der Rache bringenden Gerechtigkeit Gottes tritt die justitia distributiva ein. Vor allem den V.7 kann man sich für mannigsachen Gebrauch merken: Gütig ist Gott, eine Zuslucht

am Tage der Not, und er kennt, die sich auf ihn verlassen.

An die Gedichte des Propheten Nahum lassen sich auch noch allerlei geschichtliche Betrachtungen anknüpfen, die apologetisch nicht ohne Wert sind. Mit völlig ungebrochener Naivität stellt der Prophet Dinge wie Plündern, Schanden, Zerschmettern von Kindern, in das Bild des göttlichen Rachezugs ein, die wir mit dem uns allzu geläufig gewordenen Worte "Kriegsgreuel" zu bezeichnen pflegen. heute haben die friegführenden Mächte das Bestreben, mit allen Mitteln diese Dinge, deren sich der Prophet nimmer schämen würde, von sich abzuschütteln und dem Gegner anzudichten; ebenso wie fein Staat es verantworten könnte, in solchen leidenschaftlichen Tönen, wie es Nahum tut, den Angriffs- und Rachekrieg zu preisen ober preisen zu lassen. Es ist zwar eine große heuchelei, wenn jeder Staat unbedingt der angegriffene und überfallene sein will, und wenn jedes Dolk seine Soldaten für viel zu edel und gutmütig, für viel zu kultiviert und gesittet ausgibt, als daß sie solche Greuel begeben könnten, die man blok von den gegnerischen Barbaren erwarten kann, Aber trokdem darf man sich durch die mehr ästhetische als ethische Freude an diesem naiven Raubtiergeift nicht daran irre machen lassen, daß schließlich die Beuchelei gewiß häßlich im Einzelnen ift, aber im Ganzen einen Sortschritt bedeutet, weil das Gewissen der Völker feiner geworden ist. Steht auch ihr Derhalten noch damit in Widerspruch, so ist doch schon der große Schritt geicheben, daß Sünde nicht mehr Tugend, sondern Sünde heißt. Darum darf man gerade um dieser heuchelei willen die hoffnung nicht aufgeben, daß es immer wenigstens mit der Verbreitung der Erkenntnis, was gut und bofe ift, unter der Menschheit vorwärts geht.

# Hesetiel.

hefekiel spielt in der Praxis beinahe gar keine Rolle, weder in der des Unterrichts noch in der der Predigt. Man kennt ihn kaum; wenn man irgend einen Eindruck von ihm bat, dann ist es der der Fremdheit und der Unzugänglichkeit. In der Cat ist der Prophet auch unzugänglich genug; lange muß man mit ihm ringen, bis er uns etwas sagt. Während Jeremia sogleich unser Gefühl anspricht, bleibt hesetiel sehr lange starr und verschlossen. Da= durch aber darf man sich nicht entmutigen laffen. Er steht doch nicht umfonst in dem Alten Testament. Dielleicht hat er uns gerade darum etwas zu sagen, weil wir nichts von ihm wissen und wissen wollen. Wir sollten überhaupt weniger nach dem fragen, was uns sympathisch, als was uns nötig ist. kann vielleicht auch hesekiel in der einen oder anderen Art unsere Weise fromm zu fein und zu arbeiten, ergangen und auch erweitern. Wenn wir uns auch weniger für die Predigt, also für die unmittelbare Einwirkung auf unsere Gemeinde, von ihm versprechen dürfen, so bedeutet er vielleicht doch etwas für die anderen Aufgaben, die wir mit bilfe der Schrift und insbesondere der Propheten anfassen wollen: nämlich einmal etwas für die Aufgabe, die Entwicklung der alttestamentlichen Religion kennen zu lehren, was den Unterricht in der Schule, zumal in der höheren, und in der Bibelstunde, sowie den Vortrag angeht; dann auch etwas für die Aufgabe, Gesichtspunkte und Winke positiver wie negativer Art, zu erhalten, die uns in der Gemeindearbeit von Bedeutung sein können.

Welcher Art diese Gesichtspunkte sind, gebt aus der Stellung bervor, die hesekiel in der Geschichte Israels einnimmt. Wie derselbe Stern bald Abendstern, bald Morgenstern ift, so begleitet er den Untergang seines Volkes und fündet seinen neuen Tag an. Wir sehen also noch einmal an ihm, wie ein Bote Gottes sein Volk vor dem Untergang zu bewahren, aber auch wie er es nach seinem Untergang wieder aufzubauen sucht. Die zweite Aufgabe ift natürlich für uns von größerer Anziehungskraft. Damit steht ein anderes in Derbindung. Hesekiel ist ein Prophet, weil er im Auftrag seines Gottes ins Volksleben eingriff und die Zukunft weissagte. Aber er ist zugleich ein Freund der priesterlichen Organisation, gegen die die früheren Propheten aufs heftigste gestritten hatten. Er steht eben auf dem Dunkte, nicht nur neue große Maßstäbe aufzustellen und an ihnen das Volk kritisch zu messen, sondern er unterzieht sich auch der viel schwereren Aufgabe, mittels organisatorischer Arbeit das Volksleben wieder aufzubauen. Dabei muß er auf dieselbe Organisation zurückgreifen, die sich für das Urteil der vorigen Propheten so wenig bewährt hatte. Große Gedanken auf dem Weg der Organisation und damit auch des Kompromisses in die Wirklichkeit überzuführen, ist seine zweite Aufgabe. Um deswillen ift er uns von Bedeutung, weil wir mannigfach in derselben Cage sind.

So teilt sich die Fülle seiner Reden sehr einfach nach dem üblichen Schema. das wir bei allen Propheten beinahe gefunden haben: Unheils- und heilspredigt. Auch hefekiels Gefühls= und Gedankenwelt zeigt das untrennbare Ineinander der drei Stude, die der Prophet aufweist: Gott, das Volk und das ganze eigene Ich. Alles eigene Leben und Erleben wird auf Gott und das Volk bezogen; Gott ist der Herr des Volkes, der mit ihm macht, was er für gut hält; das Volk wird nur mit dem Blid auf Gott angesehen. Der Prophet liebt sein Volk in Gott, und sein Gott ist ihm der Gott seines Volkes. Gar nichts von dem Privatgott, nichts von "Gott und die Seele" ist hier zu finden. Was uns der große Krieg gelehrt haben sollte, ist hier verwirklicht: Gott, Dolk und Ich werden als eine untrennbare Einheit empfunden. Dennoch wollen und können wir unterscheiden, um einzuteilen und um zu verstehen. Wir stellen die Redestücke voraus, in denen die Beziehung auf Jerusalem vorherrscht, worauf wir die Stude folgen laffen, in denen der Prophet mit seinem eigenen, natürlich auf Jerusalem gerichteten Erleben in den Vordergrund zu treten scheint.

Benutt murde Johannes herrmann, Ezechielstudien 1908.

## Die Unheilspredigt.

# Prophetische Zeichen Kap. 4 u. 5.

Diese Gesichte und sinnbildlichen Handlungen können nur den Eindruck des Seltsamen erhöhen, den uns der Prophet von vornherein macht, ohne daß man geradezu pathologische Erscheinungen zu vermuten braucht. Das seltsame Belagerungsspiel, die Bereitung der unreinen Speise, das Fasten und die Behandlung seines Haares haben nicht die geringste Bedeutung für uns, es sei denn, daß sie psychologisch die vollständige Herrschaft des Gedankens an die Zerstörung der Stadt über den Geist des Propheten, und geschichtlich die Manier der vielleicht gar nicht ausgeführten sinnbildlichen Handlung zur Kenntznis bringen. Hat man Anlaß und Zeit, den Propheten aussührlich zu kennzzeichnen, dann wird dieses seltsame Stück nicht sehlen dürsen.

Im fünften Kapitel kommt die ganze unerbittliche düstere härte zum Vorschein, die den Propheten beseelt; in ihrem Spiegel sieht er auch seinen Gott, und zwar als den schonungslosen Richter, der das haus der Widerspenstig-

feit um seiner Greuel willen vernichtet.

## Wider die Greuel an heiliger Stätte 8, 1-11, 25.

Anschaulicher und dramatischer ist dieses Gesicht, als die vorigen, sodaß es sich dazu eignet, in der Schule und im Vortrag einen Eindruck von Hesekiel zu übermitteln. Leicht läßt sich der Gegensatz der zwei Parteien herausarbeiten: Auf der einen Seite die vornehme Aristokratie, soweit sie in Jerusalem zurück-

226 Hesetiel.

geblieben war, die sich in dem Naturkult der Sonnenanbeter und Tamuz-Verehrer gefällt, weil dieser um der politischen Beziehungen zu Ägnpten willen Mode war, die sich zugleich, wie aus den Worten der Freunde des Pelatja hervorgeht, als die hauptsache im Volke ansah und darum völlig sicher wußte; und auf der anderen Seite der grimmig harte, duftere Prophet, der sich um Rang und Autorität gar nicht schert, sondern das Gericht Gottes über jene verkundigt. Als tiefster allgemeiner Gedanke stedt ohne Zweifel in diesem Stud folgen= des: der Kultus entscheidet im tiefsten Grund über das Geschick eines Candes; zumal die Art, wie sich die Vornehmen zum Kultus stellen, ist von Bedeutung. Es muß eine Schwächung der Volkstraft herbeiführen, wenn sich diese Dor= nehmen geiftlosen Kulten hingeben, die nicht den Willen zu bilden imstande sind, mögen es moderne Naturkulte oder seltsame, aus örtlicher oder zeitlicher Serne um ihres anziehend grotesken Inhaltes willen herbeigezogene Kulte sein. Wenn wir in Derbindung mit einem politischen Rudschlag einen starken religiösen Rückschlag erleben sollten, der unsere Aristokratie der römischen Kirche oder der Theosophie oder sonst einem "Greuel" zuführte, dann dürfte es nicht an dem nötigen Prophetenmute fehlen, der diesen Greuel mit Namen zu nennen wagt. Er wird ihn um so wuchtiger zu treffen wissen, je mehr jene hohen Kreise mit der kultischen Schuld die sittliche verbinden, nämlich sich als das "Sleisch im Copf", also als die hauptsache in der Gemeinschaft zu fühlen, wie das hier die Jaasanja und Pelatja tun. Sie verstärken so nur den Rif im Dolke, den Kriegszeiten schließen, aber nicht vergrößern sollten.

Ceuten von jener Art steht als typische Gestalt der Prophet gegenüber, in dessen Dision sich seine zwei grundlegenden seelischen Züge offenbaren. Das ist einmal der grimmige haß gegen diese Widerspenstigkeit in der Seele des Propheten, der nur auf Vernichtung aus ist, ohne zu bedenken, daß Gott nicht den Tod des Sünders will, und dann der Schreck, der sich in dem zweimaligen Wehe ausspricht, der aber weniger den Opfern als dem herrn gilt, der den Rest Israels vernichtet. — hier tritt uns als typisch die härte im Namen Gottes entgegen, mit der die Frevler gestraft werden. Es ist der Geist des Mose und Elia, der sich fortsett in dem Geist jenes papstlichen Legaten, der damals die Albigenser ohne Unterschied hinmorden ließ, sowie im Geist der Inquisition. der aber auch in Calvin, als er den Servet verbrannte, zu spüren ist. Während die römische Kirche in ihren strengen Kreisen diese Methode nur zurudgestellt hat, muffen wir sie im Geist Jesu grundsätzlich verwerfen und den Weg abwartender Barmberzigkeit an die Stelle segen. Don Wert ist es uns, festzustellen, daß hier in hesekiel die werdende judische Kirche spricht, und zwar im Geist der Ausschlieflichkeit und der vermeintlichen Pflicht gegen Gott, alle Gottlosen auszurotten, mögen sie nun gottlos im religiös-kultischen oder im ethischen Sinne sein. - Diese beiden Kapitel lassen sich nur dazu benuten, um den harten Kirchentypus, wie er durch alle Religionsgeschichte hindurch= geht, zu erkennen und an Jesu Masstäben zu beurteilen.

#### Propheten und Prophetinnen 12, 21 – 14, 12.

hesekiel klagt die Propheten und die Prophetinnen seiner Umgebung an. Die Propheten sollten nach v.5 in die Bresche treten und eine Mauer um das haus Israel bilden, ein Wort, das sich einmal sehr gut für eine Pastoral= ansprache oder eine Ordination verwenden läßt. Aber fie haben anderes getan. Das drückt der Prophet, indem er bei dem Bild von der Mauer bleibt, sehr fein so aus: das Dolf baut sich eine Mauer, nämlich seine hoffnungen und Wünsche; diese aber ist rissig geworden und zeigt Brüche in ihrem Sundament. Die Propheten mußten nun, mahrhaftig wie sie sein follten, diese Riffe und Brüche aufzeigen und das Dolf zur Wahrheit der Wirklichkeit hinführen, in der sich Gottes Wille vollzieht. Aber fie übertunchen die Riffe mit Tunche, damit man sich nicht beunruhigt und damit man ihnen folgt, wie man fo gern denen folgt, die einem fagen, was man wünscht. Aber bald tommt hagel und Regen und Sturm, und es wird das gange jämmerliche Gebäu in seiner Trostlosigkeit offenbar. Die unter der Lügentunche hervorgekommene elende Wirklichkeit wirkt noch viel niederdrückender, als es ihr erster Anblick getan hätte. Die Verzweiflung bricht aus und die Anklage der Betrogenen gegen ihre Betrüger wird furchtbar. - Mit dem Ceitbild der Mauer kann man einmal ausführen, welches die Aufgabe der Volksführer nicht ist und welches sie ist: nicht auf falsche hoffnungen das Vertrauen setzen lehren und nicht diese falschen hoffnungen noch bestärken, sondern in die Brefche treten, wenn die schützende Mauer gerbrochen ift, oder gar felbst eine solche Mauer bilden. Dor allem aber muß der Volksführer selbst der Lüge Seind sein, und sie überall bekämpfen, weil Gott und alles dauernde heil nur in der Wahrheit zu finden ist. Die Lügerei entspricht ja in der Regel porsichtiger Ceisetreterei und felbstsüchtiger Seigheit.

Die Prophetinnen, wir wurden fagen, die Wahrsagerinnen, bieten greif= barere hilfen an: Binden und hüllen, die da schützen sollen; sie sagen also nicht, was kommt oder nicht kommt, sondern sie wollen dazu helfen, das Bose zu vermeiden und das heil zu erreichen. Sie rechnen auf das in allen höheren Religionen immer noch unausrottbare Bedürfnis, sich der Gottheit auf gauberischem Wege zu eigenem Vorteil zu bemächtigen, ein Bedürfnis, das in demselben Maß größer wird, als man dem geistigen Jug der höheren Religion aus Stumpffinn oder Weltsinn nicht zu entsprechen vermag. Der Prophet gurnt diesen Weibern, weil sie dadurch Gottes Absichten durchtreugen, daß sie mit ihren Mitteln Bose vor dem ihnen drohenden Gerichtsverderben retten und die hand dazu reichen, Guten mit ihrem bofen Zauber Schaden gugufugen; außerdem ist ihm die Wurzel ihres Gewerbes, die habsucht, völlig zuwider. - Es gibt Sälle genug, wo diefer Abschnitt nicht nur fulturgeschichtlich von Bedeutung ift. In diesen Kriegszeiten zumal erleben und lefen wir es, wie das Gewerbe der Wahrsagerinnen blüht und wie Amulette aller Art gegen den Tod in der Schlacht ichugen sollen. Eine Predigt über den Aberglauben oder die Behandlung des zweiten Gebotes kann sich auf diese Stelle stugen. Ober man fann auch einmal zusammenfassend barüber sprechen, wie man sich der Gefahr gegenüber verhalten foll: fich nicht auf Schönmalerei und Selbst= täuschung einlassen, sondern ihr klar und sachlich, ohne Einmischung trüber und rosiger Stimmungen, ins Auge schauen; keine Mittel suchen, die der relizgiösen und sittlichen Art unseres Gottesglaubens widersprechen, sondern einen der beiden biblischen Wege gehen: also entweder sie durch Beseitigung ihrer Ursachen noch aus dem Wege räumen, oder seine Seele mit getroster Juverzsicht Gott dem Herrn besehlen, der es in jedem Falle wohl machen wird.

Don Bedeutung ist noch eine Bemerkung aus 14, 9: Wenn sich ein Prophet verleiten läßt, einen Spruch zu sprechen, so hat Gott ihn verleitet und Gott vertilgt ihn auch. Dieses Wort ist für die überwältigende Macht bezeichnend, die der Gedanke an Gott über hesekiel ausübt: Gott ist Alles und Gott tut Alles, das Böse und das Gute kommt von ihm her. Wieder kommt uns angesichts dieses Anklanges an den Gedanken der Prädestination die Erinnerung an Calvin, und die Ahnung eines geschlossenen Topus von strenger und harter Frömmigkeit, der Gott Alles und Alles ist, taucht in uns auf.

#### Die individuelle Vergeltung 14, 2-28; 18, 1-32; 33, 10-20.

hesekiel ist ein seelsorgerlicher und ganz und gar praktisch gerichteter Prophet, weil er oft Gelegenheit nimmt, an Aussprüche seiner Gemeinde anzuknüpfen und ihre Gedanken über die in ihnen berührten Gebiete in die Reihe zu bringen, da die Regelung der Gedanken über dies und das eine der wichtigsten Aufgaben der Predigt und der Seelsorge ist. So knüpft er auch an das bittere Wigwort an, das ichon dem Jeremia Anlaß zur Behandlung gegeben hatte, an das Wort von den Vätern, die Herblinge effen, und den Söhnen, denen die Jähne davon stumpf werden. Das Volk wollte mehreren Stimmungen Ausdruck geben, wenn es diesen Spott in den Mund nahm; gu= erst der einen: Gott handelt ungerecht, wenn er straft, wo nicht gesündigt wurde, und wenn er nicht straft, wo gefündigt worden ist; und dann der an= deren: Wir sind nun doch einmal unter dem Verhängnis der Schuld unserer Vorväter, also hilft es uns nichts, wenn wir uns nun bessern. — Mit diesen Solgerungen löst sich das Dolf in einem individualistisch gestimmten Zeitalter von der alten Überzeugung los, daß zwischen allen Gliedern einer Gemein= schaft, sowohl ihren miteinander als auch den nacheinander lebenden Gliedern, eine so enge Derbindung bestehe, daß sie alle gusammen die Strafen der Sun= den, die in ihrer Mitte vorkommen, zu tragen hatten. hesekiel erkennt die religiösen Gefahren, die aus jenen Stimmungen erwachsen (herrmann), die Frivolität auf der einen Seite und die Verzweiflung auf der anderen. Er begegnet ihnen, indem er aus jenen Stimmungen und Meinungen flar und rud= sichtslos Folgerungen zieht, die sich mit dem Glauben an den sittlichen Gott porzüglich verbinden laffen. Er stellt sich nämlich gang auf der Standpunkt der individuellen Vergeltung, der er 18, 4 den Ausdruck gibt: Die sündige Seele soll sterben. - Mit seiner gründlichen Art zerstört er dann jeden Jusammen= hang von Sünde und Strafe zwischen den auf einander folgenden Geschlechtern: nur der Einzelne selbst und niemand anders hat Schuld, und nur er und niemand anders hat ein Verdienst vor Gott, der darnach straft und lohnt. Mit einer wahren Leidenschaft gerreißt der Prophet den ideellen Zusammenhang

zwischen den Geschlechtern. - Damit nicht genug, gerreißt er auch den Busammenhang zwischen den einzelnen Abschnitten des Einzellebens: der frühere Zustand hat gar keine Bedeutung für Gottes Gericht, sondern nur der Zustand. in dem es den Einzelnen gerade ereilt. - Den Grund für diefe ratfelhafte Berreifung und atomistische Beurteilung der wichtigsten Cebensfragen erkennen wir bald: hesetiel will für einen jeden Menschen, und gwar für jeden Augenblick seines Cebens, die Möglichkeit freihalten, daß er sich vom Bösen bekehre. Es könnte ja sein, daß den Menschen der Glaube an sein durch die Voreltern oder durch die eigene Jugend unverrücklich bestimmtes Geschick verzweifelt und damit unfähig zu einer Änderung seines Cebens machte. Aus praftisch seel= sorgerlichen Gründen also bricht der Prophet die eiserne Kette des Zusammen= hanges zwischen Vorher und Nachher entzwei, weil er die niederdrückende und schwächende Macht dieses Glaubens erkannt hat. hier seben wir flar, wie die seelsorgerliche Aufgabe seine Philosophie und Weltanschauung bestimmt; er haßt den Determinismus, weil er schwächt. Außer der Beseitigung dieser schwächenden Theorie bietet der Prophet aber noch eine andere hilfe dar, um seine hörer den zur Verzweiflung treibenden Nachwirkungen ihrer Vergangenheit ju entziehen: er spricht von der Dergebung, die Gott dem Sünder gewährt 18, 22, weil Gott keine Freude am Tod des Gottlosen, sondern an seiner Umkehr und an seinem Ceben hat. hier sehen wir tief in Gottes Gedanken und in die Seele des Menschen hinein. Diele Sünde kommt aus der Schuld, der unvergebenen Schuld, die wie ein Verhängnis und wie ein 3wang zum Weiter= fündigen auf den Menschen laftet. "Ich bin nun einmal so von meinen Dorfahren her", oder "Ich bin nun einmal so geschaffen", oder "Ich habe nun ein= mal so angefangen" - heißt dieses Gefühl in Worten ausgedrückt, "und darum muß ich so weiter machen". In diesem Zusammenhang straft sich Sunde mit Sünde und Schuld mit Schuld. Das ist der Weg, der ins Verderben führt, der Weg aus dem Nein in das Nein binein. Gott aber ist nun die Macht, die dieses Verhängnis zu durchfreugen vermag, weil er Wille, geistig-personlich sittlicher Wille ist. Er tut es mit der Vergebung der Schuld. Gott ist gang aus dem Ja, er will erhalten, fördern und bessern. Darum ift dies seine Aufgabe, die niederdrückende Macht der Vergangenheit auf die Gegenwart durch die Vergebung aufzuheben, um Kräfte für die Zukunft zu entbinden. Prophet verkündigt nicht nur diese Gesinnung Gottes, sondern auch noch jene atomistische Lebensauffassung, die eine solche Vergebung gleichsam rechtfertigt. Beider Säke bedarf er als seiner Beweggrunde, um seinen hörern die Bekehrung und die Anschaffung eines neuen herzens nahezulegen. Die Kehrseite dieser ermutigenden Folgerung aus jener Atomisierung ist aber die Cehre, daß weder die Erbgerechtigkeit der Dater noch auch die frühere Eigengerechtigfeit por Gott etwas gilt, sondern daß das Einzelleben und der Einzelaugenblid alleine entscheiden. Des Menschen Schuld ist es, wenn Gott ihn strafen muß, obwohl er ihn viel lieber am Leben ließe, weil er ein Gott des Lebens und nicht des Todes ist. Aber Gott kann aus innerem Zwang nicht anders, als ihn die Folgen seines eigenen Verhaltens tragen lassen.

Von einer anderen Seite aus sieht Hesekiel 14,12—23 dieselbe Sache an. Wenn Gott seine schlimmsten Plagen, Hunger, wilde Tiere, Schwert und Pest,

230 Resetiel.

über ein Cand senden will um seiner Sünden willen, so werden sich seine Bewohner nicht darauf verlassen durfen, daß einige Gerechte unter ihnen sind, und wären es auch Noah, Daniel und hiob. Diese zwar werden ihre Seele, d. h. ihr Ceben erretten, aber die anderen felbst sollen untergeben. Gott kennt also keine Rudsicht auf die Gottlosen um der Gerechten willen; jene irren sich sehr, wenn sie meinen, diese konnten für sie stellvertretend oder auch nur milbernd eintreten. Jeder trägt vielmehr felbst seine Strafe und sein Derdienst davon. So will es Gott; denn solches Geschehen, auch der schlimme Ausgang der Gottlosen, gereicht zu seiner Ehre, weil er der Gott der Gerechtigkeit und Vergeltung ift. - Wie hefekiel das erste Mal die Einzel-Vergeltung gegen eine Schwermut ausgespielt hatte, die auf einem düstern Glauben an das Berhängnis von den Urahnen her beruht und die eigene Tätigkeit lähmt, so befämpft er nun mit ihr den Leichtsinn, der sich auf die Derdienste anderer verläßt und dadurch ebenso die eigene Tätigkeit gefährdet. Der Einzelne, der Einzelne! — lautet seine Cosung, gegenüber den Mächten der Vergangenheit und der Umgebung, die dem Einzel-Ich die Verantwortung abnehmen zu können scheinen. Gottes Strafe trifft unabwendbar nur den Einzelnen, sagt er gegenüber der Schwermut, sie trifft sicher den Einzelnen, sagt er gegenüber dem Ceichtsinn. Diese Strafe denkt hesekiel im Kap. 14 sicher als eine, die sich noch in diesem Leben und zwar in der Gestalt von schweren Un= glücksfällen vollzieht; in dem vorigen Kapitel kann man zweifelhaft sein: da kann sie auch als Gottes Strafe im legten Gericht gefaßt werden. -

Sicher stimmen wir hesekiel bei, wenn er den niederdrückenden oder zum Ceichtsinn verführenden Meinungen seiner Umgebung gegenüber die Bedeu-Einzelnen hervorhebt, der imstande und auch verpflichtet ist, sich unabhängig von allen anderen Umständen aus sich selbst heraus ein neues herz anzulegen und seinen Wandel zu bessern. Allem Satalismus und Determinismu: gegenüber, mag er naturwissenschaftlich, philosophisch oder religiös gefärbt sein, erwächst uns immer noch dieselbe Aufgabe. Allein wir können sie nicht so anfassen, daß wir wie Hesekiel von der Strafe ausgehen, die den Einzelnen treffen wird, weder von der zukünftigen, die uns im Gericht, noch von der gegenwärtigen, die uns in Unglücksfällen erwartet. Das kann für uns nur ein Ausbruck dafür sein, daß der Einzelne verantwortlich ist für das, was er tut. Diesen Gedanken aber der Schwermut und dem Leichtsinn jum Trot immer wieder zu betonen, ift eine Aufgabe, die uns im Dienst der heranbildung selbständiger Persönlichkeiten gestellt ift, die in ihrem Bewuft= sein der Derantwortlichkeit ihren Mittelpunkt zu finden haben. So bahnen wir auch das rechte Selbstgefühl an, das weder zu tief unter den Normalpunkt sinken, noch zu sehr über ihn hinaussteigen kann. Dieses Selbstgefühl richtig zu belasten und zu entlasten, ist eine zu wenig gepflegte Aufgabe der seel= sorgerlich gerichteten Predigt. Dabei können wir gerade von dem Gefühl der Derantwortlichkeit ausgehen, das man bei jedem Menschen als im Keim por= handen voraussegen darf. Don ihm aus kann man den Determinismus und den Schidsalsglauben aus den Angeln beben, wie von dem Zwiespalt zwischen Gut und Böse in unserer Brust der landläufige Monismus sein Gericht empfängt. Don ihm aus muß auch aller Leichtsinn, der von der organischen Zusammen=

gehörigkeit mit anderen her nur die eigene Entlastung, aber nicht die eigene Belastung herleitet, als frivol gestraft werden.

Nun aber noch ein Wort über die Atomisierung des Einzellebens selbst, die hesetiel vornimmt, wenn er auch die früheren Zeiten im Ceben eines Menschen für gleichgültig im letten Gericht erklärt. Liegt ibm auch bier daran. rein aus praktischen Grunden den Druck der Dergangenheit oder das hohle Vertrauen auf sie zu beseitigen, so hat er recht, wenn er gegen die Auffassung streitet, die einfach die Summe von bosen und auten Taten in einem Teben 3um Masstab für das Urteil im Gerichte macht. Wir können uns dieser Derwahrung anschließen, und sie nur noch aus unserer gangen Denkweise beraus ergänzen, indem wir den entscheidenden Dunkt, der für das Gericht über einen Menschen gültig ist, als organisches Ergebnis seiner gangen bisherigen Ent= widlung erkennen laffen. Angefichts diefer gangen Erörterung empfindet jeder, wie wir den Gedanken über diese schwierige Frage des legten Gerichtes, das früher im Mittelpunkt aller Bemübungen um die Seele stand, aus dem Wege gegangen sind. Es wird uns nichts übrig bleiben, als sie einmal wieder fest anzufassen, und dabei kann uns hesekiel in mander Beziehung unsere Ansichten flären belfen.

Gang wie er werden wir immer die Verantwortlichkeit des Einzelnen betonen, wenn sich jemand auf die Umstände oder auf andere Ceute verlassen oder mit ihnen herausreden möchte. Dagegen fühlen wir, wie wir daran sind, in mander hinsicht wieder auf den Standpunkt gurudzulenken, über den hesekiel hinausführen möchte. Der Gedanke der Solidarität, besonders auch in sittlicher und religiöser Beziehung, muß jenen individualistischen Standpunkt mindestens ergangen. hat hefetiel fampfen muffen gegen die Schwermut und den Ceichtsinn, der immer auf andere Personen schaut, so werden wir auch das Gewissen der Anderen zu schärfen haben, daß sie sich verantwortlich für die wissen, die auch Glieder ihrer Gemeinschaft sind. Liegen Gefahren in dem "Alle für Einen", so ist es die Aufgabe, allen einzuprägen "Einer für Alle". Nur fo läkt sich auch die Aufgabe lösen, die fich hefekiel so einfach denkt, nämlich die Erneuerung des herzens und die Bekehrung. Die Gemeinschaft muß einen großen Beitrag dazu leisten, und zwar in der Gestalt des Geistes, der in ihr ist und der die Einzelnen anregen, stärken und tragen kann. Sur uns ist das eine hauptfrage, wie man ein neues herz bekommt und sich gründlich umfehrt; mit dem "hölzernen Eisen" des Wollensollens ist es nicht getan; das gange heilswerk Gottes, die Schöpfung des heiligen Geistes und die der Gemeinschaft der heiligen gehört dazu.

Daß diese vergebende und helfende Gnade auch wieder leichtsinnig machen kann, ist durch viele geschichtliche Erfahrungen bewiesen. Ihrem Mißbrauch gegenüber führt dann der Imperativ Hesekiels, seine Anrusung des eigenen Willens, näher dem rechten Wege zu. Daß dieser Imperativ bei ernsteren Naturen alle Geister der Schwermut weckt, ist auch wieder eine der tiessten Ersfahrungen der Größten unserer religiösen Geschichte. Sie durch den Hinweis auf die Gerechten in der Dergangenheit oder in der oberen Welt zu bekämpsen, ist nicht minder als der Kamps gegen den Ceichtsinn, ein Erfordernis einer tieser gehenden Seelenpflege. Cogisch und sossenstisch diese beiden Seiten zusam=

menzubringen, ist überslüssig und unmöglich. Dielmehr jede Wahrheit an ihrem Ort und zu ihrer Zeit anzuwenden, ist für den der selbstverständliche Ausweg aus solchen Dersuchen, der erkannt hat, daß wir nicht eine theoretische Wahrheit, sondern nur praktische Wahrheiten erreichen können, und daß die Paradozie die einzige Form der religiösen Erkenntnis ist. Darin kann uns hesekiel bestärken, wenn derselbe Mann, der so stark dem Willen des Einzelnen Rechnung trägt, zugleich Gott zum Grund für alles, auch für die Lügen der falschen Propheten macht. Wie er außerdem die Betonung des Einzelwesens mit der Aufgabe der Organisation verbindet, wird uns noch zu beschäftigen haben.

In dem Wort 33, 11 "So wahr als ich lebe, ich habe keinen Gefallen am Tode des Gottlosen . . " finden jene Gedanken ihren tiefsten und zugleich er= hebenosten Ausdruck. Darum bietet es sich für mannigfaltige Zwecke bar: es ist ein eindrucksvolles Gnadenwort für die Liturgie, ein wertvolles Merkwort für den Unterricht, um später verzweifelten Gemütern als Schutz gegen die Dersuchung zum Selbstmord nach einem tiefen Salle zu dienen, es ist aber auch ein mächtiger Text für alle Gelegenheiten, wo wir die hauptfrage des reformatorischen Christentums anfassen sollen oder behandeln wollen. Nicht jedem ist als diese Aufgabe die herstellung des seelischen Gleichgewichtes und der inneren harmonie aufgegangen, die sich einmal in einer richtigen Selbstschätzung und dann in dem ruhigen Ausfluß freundlichen und reinen handelns offenbart. Dieses Gleichgewicht dem Schwanken zwischen Schwermut und Ceichtsinn abzuringen, mag sich dieser Wechsel auf das Leben unseres Gewissens oder auch nur auf das unseres äußerlichen Befindens erstrecken, ist eine wichtige seeljorgerliche Predigtaufgabe. Das Schwanken auf dem Gebiet des innerlichen Lebens kann man vorzüglich an Kains Trop vor der Tat und an seiner Verzagtheit nach der Tat erläutern; bekämpfen läßt es sich durch Gedanken, wie die oben vorgetragenen und durch eine genauere Behandlung dieses Tertes. in einer Abendmahlsvorbereitungsrede, in einer Reformations= oder Buftags= predigt gegen jene beiden Seinde unseres Seelenfriedens ins Seld zu führen, indem man Gottes Gnade in Christus aus dem Gebiet des Wortemachens in das des wirklichen Erlebens überführt, ist eine Aufgabe, wie sie denen winkt, die nicht bloß predigen, sondern Seelen helfen wollen.

#### Dolkssünden 18, 5-9; 22, 1-6.

In beiden Kapiteln bietet hesekiel nach I.herrmanns einleuchtenden Ausführungen Sündenkataloge, die in mancher hinsicht von Bedeutung sind. Herrmann zählt nach diesen beiden Stellen folgende zwei Zehngebote auf: 1. nicht auf den Bergen essen, 2. nicht Gößendienst treiben, 3. sich nicht mit dem Weib eines Volksgenossen verunreinigen, 4. nicht Bedrückung üben, 5. Pfand zurückgeben, 6. keinen Raub begehen, 7. den hungrigen speisen und den Nackten kleisden, 8. nicht auf Wucher geben und keinen Jins nehmen, 9. keine Unredlickteit begehen und 10. ehrlich als Schiedsrichter urteilen. In 22, 7—12 stehen folgende zehn Versündigungen: 1. Vater und Mutter gering achten, 2. mit dem Fremden gewaltkätig umgehen, 3. Waise und Witwe bedrücken, 4. die heiligs

tümer Jahves verachten, 5. die Sabbatte entweihen, 6. Verleumdung üben, 7. auf den Bergen effen, 8. Unzucht treiben, 9. Bestechung nehmen, und 10. Wucher und Jins nehmen. — Nicht nur werfen diese Reihen von Sünden ein übles Licht auf das Volksleben, sondern sie stellen auch die Ideale heraus, an denen hefekiel es mißt, um solche Sünden zu finden. Diese Ideale umfassen vorab einmal alles, was die Propheten der früheren Zeit an sittlichen und sozialen Werten aufgefunden haben; zugleich aber macht sich schon wieder die unvertilgbare Bedeutung alles Kultischen geltend, das jene um all seiner Deranstaltungen willen gang beseitigen wollten, das aber hefekiel wieder hervor= sucht, weil er eine Erziehung des Volkes ins Auge gefakt bat, die ohne solche fultischen Ordnungen nicht durchzuführen ist. hier sehen wir in die besondere Art des Propheten hinein, die wir in anderem Zusammenhang noch genauer als sonthetisch bestimmen werden, weil es seine Aufgabe ist, als Epigone im besten Sinn Neues mit Altem zu vereinigen. So erkennen wir schon hier, daß er weniger ein Kritifer des Volkslebens ist wie die älteren Propheten, als ein Erzieher, der weiß, daß es in der Pflege eines großen Ganzen nicht nur auf fritischen Geist, sondern auch auf die Schaffung von Ordnungen ankommt.

## heilspredigt.

hesetiel bietet nicht nur Zufunftsweissagungen und hoffnungen dar, sondern geradezu ein Arbeitsprogramm, wie die Zukunft seines Volkes gestaltet und wie das Volk wieder aufgebaut werden soll. hier ist er weniger Prophet als religioser Politiker und kirchlicher Organisator. Was er hier aufstellt, ist durchaus nüchtern und praktisch empfunden; es soll nicht nur als ein tröstender und leitender Stern der Hoffnung dienen, sondern es kann und es soll ver= wirklicht werden. Darum ist alles, was er sagt, für uns von viel größerem Wert, als es nach der gewöhnlichen Schätzung dieser seiner Reden scheinen könnte. Wir haben allen Grund, wenn es sich darum handelt, zu untersuchen, wie man einst das verfallene Reich Juda wieder aufzubauen suchte oder wie man überhaupt ein Reich wieder aufbaut, zu fragen, wie sich hesekiel diese Aufgabe aus dem biblischen Geiste heraus zurechtgelegt hat. Sicher sind es nicht nur Träume, einen so großen Anteil auch die Phantasie bei diesen Entwürfen spielt, wie sie überhaupt immer bei jedem, auch dem trocensten Bufunftsplan die entscheidende Rolle spielen muß. Es sind auch nicht nur leere Schauungen, sondern ein flarer und fraftiger Wille steht hinter diesen Ent= würfen. — In den Kapiteln 34-37 (ohne 35) entwickelt hesekiel die großen religiös gehaltenen Züge seines Zukunftsbildes, in den Kap. 40-48 aber breitet er den Plan zu einer firchlichen Organisation des Volkslebens vor uns aus. Die erste Reihe bietet geradezu ein religiös=soziales Programm, das des Nachdenkens wert ist.

#### Das Ideal des Volkslebens Kap. 34 - 37 (außer 35).

Im Anschluß an J. Herrmann wollen wir fünf Seiten an diesem Zustunftsbild unterscheiden, die soziale, die wirtschaftliche, die politische, die relisgiös-sittliche und die kirchliche Seite. Dor allem liegt uns natürlich an den beiden letzten Seiten, die ersten besprechen wir nur ganz kurz, weil sie im wesentlichen nur für den Unterricht und den Dortrag, vielleicht noch für einige allgemeinere Erwägungen in Betracht kommen.

### Das soziale Ideal Kap. 34.

Mit Bildern, die er dem Leben der Herde entlehnt, straft der Prophet das unsoziale Treiben im Volk und zeigt, wie das Volksleben nach dem Willen Gottes aussehen soll. Die gegenwärtigen Leiter des Volkes sind Ausbeuter; wichtiger als das Weiden der herde ist ihnen das Scheren, Melken und Schlachten. Darum will Gott selbst das hirtenamt in die hand nehmen, oder er will sei= nen Knecht David zum hirten einsetzen. Wie sich diese Umgestaltung vermitteln wird, fagt hefekiel nicht. Wenn man Anlaß hat, darüber zu predigen, wie das in bosen, wirren Zeiten einmal vorkommen konnte, dann mußte man die unmittelbare Ceitung des Volkes durch Gott durch eine solche ersetzen, die von Männern ausgeht, die von dem Geiste Gottes und Jesu Christi gelenkt werden. So kummert sich auch dieser Prophet und zwar energisch um die Ceitung des Voltes, anstatt blok zu weissagen und Politik Politik sein zu lassen. Sehr anschaulich und treffend sagt er auch den einzelnen Schichten des Volkes selber die Wahrheit D. 17—22: das Bild von den fetten Schafen, die die Weide nicht nur abfressen, sondern auch gertreten, die aus dem Born nicht nur trinken, sondern auch in ihm herumtreten, um Weide und Born für die mageren Schafe ungenießbar zu machen, ist im allgemeinen unbekannt. Wie treffend läßt sich mit ihm einmal in einer sozialen Bufpredigt der Übermut reicher Bauern oder anderer herren strafen!

# Das Kulturideal Kap. 34, 25-31; 36, 29-30.

In diesen Versen bietet der Prophet ein Kulturideal. "Eine neue Blüte des Candes soll erstehen. Das Cand soll reichlichen Ertrag geben, Dieh und Menschen zahlreich werden. Die verfallenen und verödeten Städte werden neu gebaut und bewohnt. Die Sicherheit des Kulturlebens wird nicht mehr durch äußere Seinde gestört". (I. herrmann). Dieser realistische Blick für die wirtschaftlichen Grundlagen eines idealen Zukunftszustandes bedarf für ein sozial empfindendes Geschlecht von Theologen keiner Begründung mehr. Wenn man beim Wiederausbau eines Volkslebens nur an Erziehung und Gesinnung denkt, ohne an Brot und Sicherheit zu denken, dann baut man in die Cuft.

#### Das Staatsideal 37, 1-24.

Hier schilbert der Prophet sein politisches Ideal. In der berühmten Schauung von den wieder lebendig werdenden Totengebeinen ist nur an die Wiedererweckung des Volkslebens gedacht. Wir dürsen die Stelle auch nur so behandeln, wenn wir einigermaßen textgetreu bleiben wollen. Es ist das Wort

vom "neuen Geist", das hier seine sinnbildliche Darstellung sindet. Dieser neue Geist läßt sich nicht von Einzelnen machen, sondern er muß aus der Ent-wicklung oder vielmehr von Gott selber kommen, wie er immer in den großen Zeiten unseres Volkslebens von Gott kommt. Die Bedeutung dieses gewiß beinahe grausigen, aber unzweiselhaft sehr eindrucksvollen Bildes für die Seier großer Erweckungszeiten oder auch für solche Zeiten im Leben des Volkes selbst, ist wohl nur durch die gewöhnliche Beziehung auf die Auferstehung von den Toten verdunkelt worden. Sür einen Prediger, der über starke rednerische Gaben verfügt, muß es eine Freude sein, an hohen gewaltigen Tagen über solch ein Wort zu sprechen. — Von V. 15 ab bietet das Kapitel eine treffende Erläuterung für die Einigung des Reiches, das bisher aus einem Nord- und einem Südreich bestanden hat. Sür die Gedenkseier der Reichsgründung im Jahre 1921 ist hier der schönste Text gegeben. Wenn man dabei den Knecht David auf den wiedergekehrten Barbarossa bezieht, so wird die Ähnlichkeit der Tage noch größer.

#### Das religiös=sittliche Ideal 36, 16-32.

hier steht die hauptsache: das Volk soll äußerlich und innerlich gerei= nigt werden. Mit Wasser will es Gott äußerlich reinigen von all seiner Un= reinigkeit und dem Gögendienst: por allem aber will er ihm ein neues berg und einen neuen Geist geben. Diesen bestimmt der Prophet dadurch genauer als Jeremia 31, 31, daß er von dem fleischernen Berg spricht, das das stei= nerne ersegen soll. Zu dem, was oben S. 204 ff. zu der eben genannten Stelle bemerkt worden ist, braucht nur ein Wort über diese Bezeichnung der beiden herzenszustände zu treten. Steinern fann hart und fann tot bedeuten; das Berg kann also als fühllos oder als unlebendig und erstorben bezeichnet sein. Das fühllose herz ist so von hause aus oder es ist so geworden durch Selbstsucht, habsucht und Eitelkeit; das unlebendige ist, wie es ist, aus Stumpsinn, Tragheit und Derhärtung. Es ist allemal ein Wunder, wenn ein Mensch anfängt, mit anderen und für andere zu fühlen; meist kommt er durch harte Schläge dazu, wenn ihn folde nicht noch egoistischer und harter machen. Wird einer aber wirklich weich, so ist das eine Gottestat; denn die innersten Gefühle gehorden nicht leicht unserem durch Erkenntnis geleiteten Willen. Wir tonnen und follen darum nur dies eine tun; das von Aufmerksamkeit auf andere Menichen richten, was in unserer Macht fteht, um durch den Gegenstand selbst weich zu werden. Das Beste aber muß Gott tun, indem er selbst uns das Gefühl für andere wedt. Wenigstens fagt jeder, der es erlebt hat, daß ihm das Ceben, oder fromm gesprochen, Gott diesen Dienst getan hat. hat man es einmal erlebt, dann bedarf es freilich noch der weiteren Bemühung, daß man seine Augen aufhält; denn wer mit Massen von Kranken, Derwundeten oder Armen zu tun hat, spürt mitunter mit Schreden, wie sich das herz wieder versteinert; so lange man es spürt, ist es freilich noch nicht schlimm. — Das unlebendige, tote herz kann unter einem gang korrekten Benehmen, auch unter einem Kopf voller Erkenntnisse und Wissen religiöser Art zu finden sein. Es ist auch hier ein Wunder, wenn ein Mensch innerlich lebendig wird, was freilich

Besetiel.

nie durch Aufforderungen und Begriffsbestimmungen, sondern wieder nur durch das Leben selbst geschieht. Wer das Glud hat, mit Menschen zusammenzukom= men, in denen Glaube und Gebet, Gewissen und Gefühl für Gott lebendig sind, in dem wird es auch selber langsam lebendig: es wächst immer mehr sein Inneres nach aller Seiten hin, er empfindet immer feiner, betet stets driftlicher, überwindet leichter Leid und Versuchung; seine Gedanken über Gott und Welt und Ceben werden immer eigener, selbständige Aufgaben und Plane wachsen aus seiner Seele hervor, die sprachschöpferische Begabung des Geistes bleibt nicht aus, auch eigenes Gebet oder sogar Lied erwacht, und leicht paft er sich neuen Lagen im Geist Gottes an. Das alles ist das fleischerne herz. Das macht Gott; wir können bloß wieder ein zweifaches tun: uns vorher aus der Einsicht von unserer inneren Starrheit beraus dem belebenden Geist Gottes zuwenden, und uns nachher vor der Erstarrung hüten, die als der Mechanismus des geistigen Lebens, zumal in vieler Arbeit und im Alter, jeden ernsten Christen bedroht. Tritt diese ein, dann bleibt man auf seinem alten Wesen sigen, man kann nichts Neues erkennen oder anfangen, man wird ungerecht gegen Geister mit eigenem Gepräge, wiederholt sich unaufhörlich und faßt stets neue Aufgaben mit alten Methoden an. Dor solchem Erstarren junge und alte Christenleute zu warnen, ware die Aufgabe etwa einer Pfingstpredigt, die wohl noch nicht oft angefaßt worden sein dürfte.

#### Das Ideal der Organisation Kap. 40-48.

Natürlich lassen sich aus dieser Darstellung des kirchlichen Zukunftsideals keine unmittelbar, also homiletisch verwertbare Gedanken herausholen, es müßte denn gerade sein, daß man zur sinnbildlichen und allegorischen Auslegung zu-rückehrte. Aber mittelbar ist der ganze Entwurf von großer Bedeutung. Denn er gibt Anlaß zu allerlei psychologischen, geschichtlichen und praktisch kirchlichen Erwägungen, die in mancherlei hinsicht förderlich sein können.

Auf die Persönlichkeit des Propheten fällt von diesem Entwurf aus ein besonderes Licht. Er vereinigt in sich die Gabe des Gesichtes im alten prophetischen Sinn, und zugleich die Kraft, eine bis ins Einzelne gebende Organi= sation des von ihm ersehnten neuen Volkslebens zu entwerfen. Wenn sich die älteren Propheten mit einem glänzend ausgemalten hoffnungsbild begnügten, das bloß allgemeine Züge enthält, so geht er weit darüber hinaus, indem er mit dem großen gemein prophetischen hauptgedanken, daß Gott in dem neuen Reich und zumal im Tempel seiner hauptstadt wohnen wird, eine ausführ= liche Darlegung verbindet, die die Umstände und vor allem die Bedingungen. unter denen Gott dort einzieht und wohnt, bis ins Einzelne hinein gusammenfaßt. Nur scheinbar ist das ein gewisser Gegensatz zu der prophetischen Gabe der Schauung; in Wirklichkeit gehört dazu ebensolche Phantasie wie zu den anderen Zukunftsbildern auch. Nur daß es sozusagen eine konstruktive Phantasie ift, wie überhaupt die Phantafie allen ichöpferischen Geistern, auf welchem Gebiet es sein mag, die Wege weist. Im Unterschied von den anderen Propheten will hesekiel nicht nur warten auf das, was kommen wird, sondern er will beizeiten Vorsorge treffen, damit man weiß, was man will, wenn die Zeit gekommen ift. Darin verrät sich ein instematischer und organisatorischer Geift. wie er unserm deutschen Genius nicht ganz fremd ist, wenn wir die Ersahrungen und die völkerpsichologischen Erkenntnisse bedenken, die uns z. B. der
große Krieg gebracht hat. Zwar erweckt eine solche Gabe nicht überall Begeisterung, sondern erscheint eher als eine minderwertige Pedanterie im Vergleich zum hohen Schwunge weitausgreisender und freischweisender Einbildungskraft; aber realistische und praktische Geister haben noch immer dazu gehört,
um das Beste an den Gesichten der Träumer und Dichter in das Cand der Wirklichkeit einzusühren.

haben wir so den hesekiel in die Reihe der unentbehrlichen Geister zweiten Ranges eingestellt, dann können wir seine Art noch genauer bestimmen. Er bezeichnet die Stelle, wo der Prophet wieder zum Priester hinabsteigt. Der Priester nimmt in ihm die Ausführung einiger großen prophetischen Grundgedanken in die hand. Auf der Linie des Deuteronomiums führt er den Ertrag der Prophetenarbeit in die Wirklichkeit ein und zwar auf dem Weg der Organisation. Dabei empfängt das Priestertum neuen Geist, und das Prophetentum erhält einen Leib, aber nicht ohne daß es vieles von seinem alten Wesen aufgeben müßte. So haben wir einen echten Kompromiß por uns. zugleich aber auch ein Beispiel für die geschichtliche Regel, daß sich nie etwas Neues in der Welt ohne einen solchen Kompromik hat durchsetzen können. Noch genauer muffen wir so sagen: hesekiel bildet die Sonthese, die auf die These und die Antithese folgt: war das alte Prophetentum der stärkste Gegensatz gegen alles, was mit dem alten Kirchentum zusammenhängt, so bildet hesekiel eine Verbindung beider Typen, indem er das Kirchentum mit prophetischem Geist erfüllt und das Prophetentum verkirchlicht. War der Gegensak gegen den Kultus, gegen seine Überschätzung und sogar gegen seine Schätzung, ein hauptgedanke des Amos, Jesaia und Jeremia, so nimmt nun hesekiel die sogial-ethischen Gedanken, die diese gegen den Kultus aufgestellt haben, mit dem Kultus selbst in ein Gesetz zusammen, das die Frömmigkeit zu regeln hat. Auf diesem Weg geht die Weltgeschichte vorwärts: drei Schritt vor, einen gurud und wieder zwei vor; darein muß man sich finden. Eine solche Erkenntnis aus dem Propheten hesetiel berauszuholen, kann für jeden Diener am Worte wertvoller sein als viele Predigtterte. Unsere Arbeit verläuft immer noch in derselben Weise: wenn irgend ein Stud des geistigen, des religiösen oder kirchlichen Ce= bens zu stark angewachsen oder zu sehr vernachlässigt worden ist, dann kommt der Rüchschlag, der eine Grundform alles geschichtlichen Geschehens bildet. Dann wird dieses Stud entweder gang und gar vernachlässigt oder es wird außerordentlich übertrieben; erst allmählich schleift sich das Extrem wieder ab und die Dinge finden ihr Maß und ihren Ort. Immer sind darum stürmische und reformatorische Geister vonnöten, die den Gebrauch mit dem Migbrauch auszurotten suchen, damit sich die Anwälte des herrschenden Gebrauches auf eine Derbesserung und Anpassung des Alten an die neuen Zeiten einlassen, ohne aber auf die dauernd notwendige Geltung dieses Alten zu verzichten. So geht die Geschichte immer vorwärts; dabei gibt es starte Reibungen, nämlich reich= lich Unruhe und Ärger für die beati possidentes und Martyrien zeitgemäß verichiedener Art für die Stürmer und Dränger. Gott aber bedient sich ihrer beider als der erhabene herr und Cenker der Geschichte.

Mit gang besonderen Gefühlen mag man auf die Organisation schauen, die hesetiel den großen prophetischen und priesterlichen Gedanken als Leib zugedacht hat. So will er wieder eine Kirche machen, nachdem die alten Propheten von ihrem höheren persönlich frommen Standpunkt aus mit allen ihren Waffen gegen die priesterliche Opferanstalt mit ihrer Unwahrheit und heiligen Selbstsucht gekämpft haben. Gewiß wird man die acht Kapitel nur mit großem Widerstreben innerhalb der Prophetenbucher bei einem Propheten lesen fonnen. Denn es ist in der Tat sehr vieles, was uns fremdartig berührt oder geradezu abstößt. Dazu gehört vor allem der sinnliche heiligkeitsbegriff, der das Begräbnis der Könige im Tempel ebenso wie die Berührung von Leichen durch die Priester ausschließt. Dazu gehört die Unterordnung des weltlichen Sürsten unter ein Driefterkollegium, ferner das gange kirchenstaatliche Gepräge des neuen Gemeinwesens. Nicht besser kann uns die Verwandlung kegerischer Dorfpfarrer zu hauptstädtischen Domküstern gefallen. Überhaupt dieser gange Geist des Katholizismus, wie er in jenem heiligkeitsbegriff, in diesem kirchen= staatlichen Geist, in dieser rudfichtslosen despotischen harte gegenüber den anders Denkenden zum Dorschein kommt, stößt uns sicher ab. hier empfindet mander den hauch der Kirche, wie er ohne Unterschied den beiden Bekenntniffen gemeinsam ift. Kirche ist dann gleich Pfaffentum und Zeremonialwesen und Gewaltherrschaft. Man fann sich von diesen Niederungen des religiösen Lebens zurücksehnen nach den reinen höben des Prophetismus, wie sie etwa bei Amos und Jesaia zu finden sind. - Aber diese Betrachtung ist doch verkehrt. Organisation ist eine geradeso notwendige Verrichtung wie die Kritik der schöpferischen Persönlichkeit an ihren Schattenseiten. Denn die Gedanken der schöpferischen Persönlichkeiten werden immer nur auf dem Weg der Organisation zum Eigentum der Menge. Religion ohne Kirche kann nicht bestehen, ebensowenig wie Vaterlandsliebe ohne den Staat Bestand hat. Bedrückt und verfolgt auch die Organisation den Propheten, wie er ihr das Leben sauer macht, so ist doch zugleich die von seinem Geist befruchtete neue Organisation. die meist an seinem Grabe betet, das Mittel, um seine, wenn auch abgeschwächten Gedanken weiter zu führen und allen zugänglich zu machen. Es gibt nun einmal feine Prophetenkirche, wenn man nur Amos und Jesaia im Auge hat; und Amos und Jesaia wären ohne die Kirche verschollen. Wir sind mit allen Kräften daran, auch ichon vor dem Krieg über den Individualismus und den Persönlichkeitskult zur Organisation und zur Gemeinschaft zurüchzukehren oder vielmehr wieder aufzusteigen. Wir wissen, daß die Organisation feine Der= armung des Einzellebens bedeuten muß, sondern eine Erhöhung bedeuten fann. Ihr muß auch einmal das Opfer des Verzichtes auf die eine oder andere Liebha= berei gebracht werden, damit das Ganze gedeiht. Bald werden die Individualisten geradeso rudständig sein, wie sie einmal die Massenmenschen als Berdentiere verspottet haben. Das braucht ja nicht zu einer Unterdrückung des Einzelnen zu führen, sondern auch hier kann die Synthese, also die Derbindung von Pflege der Gemeinschaft mit der Beachtung des Einzelnen eintreten. haben wir doch auch bei hefetiel einen Individualismus festgestellt, der fich mit seinem Sinn für Organisation wenigstens in seiner Person sehr gut verträgt.

So leben wir in einem hesekielischen Zeitalter. Wir hatten ein pro-

phetisches, nämlich eine Zeit großer neuer Gedanken auf allen Gebieten, dem religiösen, dem theologischen und dem sozialen. Don diesen neuen Gedanken aus haben wir eine Kritif an dem alten Kirchenwesen ausgeübt, die Gott sicher mehr gefallen hat als seinen irdischen Stellvertretern. Aber diese Kritik war sehr stark individualistisch gehalten und wollte zum Teil von einer kirchlichen Gemeinschaft überhaupt nicht mehr viel wissen. Diesen Sehler hat die neue Bewegung bufen muffen; manche Opfer, die ihr abverlangt worden sind, sind dem Mangel an landeskirchlichem Empfinden zuzuschreiben. Die Candeskirche selbst hat sich auch mehr der Not als dem eigenen Trieb gehorchend, über ihre alte Enge in jenen Gebieten ju einer größeren Weitherzigkeit entwideln muf= sen. So geht es immer weiter, denn es sind stets auf prophetische Gestalten priesterliche und firchlich gerichtete gefolgt. So ward aus der enthusiastischen Christenheit die Organisation der katholischen Kirche, so aus der Reformation die evangelische Candeskirche. Wie auf Jeremia hesekiel, so ist auf Cuther Melanchthon und vor allem Calvin gefolgt. Wiederum begegnet uns hier die Ähnlichkeit zwischen diesen beiden Geistern zweiten Ranges, die aber not= wendig waren, um den vorangegangenen Geistern ersten Ranges einen Leib und ein Werkzeug zu bereiten. Ähnlich wollen auch wir heute die Erträgnisse früherer Zeiten sichern, indem wir organisieren. Die driftlichen Gewerkschaften organisieren die Gedanken der großen driftlich-sozialen gührer, S. Sulze und E. förster suchen in verschiedener Weise auf dem Boden der Kirchenverfassung den Ertrag der großen theologischen und firchlich-religiösen Reformzeit zu bergen, die wohl abgeschlossen hinter uns liegt. Dabei geht es natürlich ohne Abzüge und Kompromisse nicht ab, über die sich die alten und jungen Aufrechten und Sturmgesellen entrüften mögen, die aber unvermeidlich sind, wenn das Werk einzelner Großen dem Ganzen zugute kommen soll. So ist das Gepräge von Bekenntnissen. Verfassungen und Liturgien, die die Candeskirche macht, stets unbefriedigend, weil es dem Sortschritt nur bedingt Rechnung trägt und das Alte nur in Derbindung mit Neuem gelten läßt. So scheint die Geschichte porwärts geben zu muffen; denn in dem Stud von Neuem, das in das Ganze eingearbeitet wurde, liegt wieder ein fritisches Moment, das sich seiner Zeit icon geltend machen wird. So muffen wir aufgrund des berechtigten Grundgedankens alles Entwicklungsglaubens urteilen, weil der Anspruch auf das Absolute und Gleichbleibende bloß eine Sache des einzelnen Menschen ift, der seinen Arbeitsertrag für unbedingt halten muß, während die Entwicklung, sachlich und groß wie sie ist, mit ihrem oben gekennzeichneten Schritt über ihn hinweggeht.

# Person und Ceben des Propheten.

## Die Berufung 1, 1-35.

Der erste Eindruck von dieser Berufungsgeschichte ist wieder das Gefühl der Fremdheit. Sie spricht lange nicht so an, wie die des Jesaia. Trägt auch das Bild des göttlichen Thronwagens manchen richtigen Traumzug an sich, so ist es doch als Ganzes viel zu ausgeklügelt und zu künstlich. Vollends der Zug

an der Difion, daß der Prophet das Buch verschlingt, stößt uns ohne weiteres ab. Wir können uns ja bei allem, was er berichtet, etwas denken; aber der Eindruck der Unmittelbarkeit fehlt. Nur mit Muhe taften wir uns durch dies Bild in die Seele des Mannes hinein, der etwas derartiges erlebt hat. Dann finden wir als den Grundzug seiner Seele dieselbe Ehrfurcht vor dem erhabenen und heiligen Gott wie bei Jesaia: Gott wohnt in einem Licht, da niemand hingukommen kann. Während wir mit Jesu Gottes traute Nähe haben finden lernen, erscheint Gott diesem Propheten als seltsam und fern. — Neben diesem Jug der ehrfürchtigen Beugung unter Gott erscheint als beherrschend der zweite, nämlich seine innigste Verknüpfung mit seinem Volt, dem haus der Wider= spenstigkeit. Man spürt durch jene gange Schauung durch, was des Propheten Seele im Grund bewegt: die furchtbare Aufgabe, den Untergang seines Voltes mit seinem Drohwort zu begleiten. Er soll seinen Candsleuten voraussagen, was kommen wird, auf daß Gott Recht bekommt und in Ehre dasteht. bedarf er der harten Stirn, um ihnen zu widerstehen. Man spürt in seinen Worten die ganze unbeugsame Zähigkeit eines Charakters heraus, dem diese härte weniger fern war als dem weicheren Jeremia. Das ist ein Mann, der handeln, aber nicht klagen wird. — Eine andere Verwendung dieser Stelle als die im Unterricht und im Vortrag, um auf diese perfonlichen Zuge und den mehr literarischen Jug seiner Prophetentätigkeit hinzuweisen, ist kaum denkbar.

## Der Prophet in Banden 3, 22-27; 4, 4-8.

Ma, es das Erlebnis einer Krankheit, mag es einfach ein Befehl von Gott gewesen sein, jedenfalls ist dem Propheten von Gott geboten, zu schweigen anstatt zu reden, und zwar soll auch dies Schweigen zu einem Gericht über das abtrünnige Dolk gereichen. Stumm soll er aber doch noch reden: er soll sich ein-hundertvierzig (oder — neunzig) Tage auf die eine Seite und vierzig Tage auf die andere legen, um damit die Schuld je des einen und des anderen Teiles von seinem Dolk zu tragen. — Abgesehen von jenem Zug, daß der Prophet zum Gericht über sein Dolk schweigen soll, statt weiter zu reden, ist uns auch dieses Stück ganz und gar fremd; wir fühlen nur wieder die starke Gewalt heraus, mit der seine Seele an die beiden Brennpunkte seiner Gedanken, an Gott und sein Dolk, gebunden ist. Eine eigentümlich stumme und gehaltene Kraft liegt in all diesen knappen Worten gegenüber dem tränenreichen Jammern des Jeremia.

## Des Propheten Weib stirbt 24, 15-24.

Hier endlich finden wir mehr an Derständnis für uns, weil uns der Prophet etwas von seiner Seele zeigt. Sein Weib stirbt; wie keusch und beinache unwillig zeigt er uns einen Blick in sein herz: "die Lust seiner Augen" nimmt Gott von ihm weg. Wie ganz anders spricht er hier als der sentimentale Hosea, dem sein Weib die Treue gebrochen hat! Aber nur einen Augenblick eigenen seelischen Empfindens gibt es; sogleich geht dieses unter in dem beherrschenden Grundwillen seiner Seele: Jerusalem und Gott: So wird auch

bald Jerusalem getroffen werden, die Lust eurer Augen, von dem Schlage Gottes; dann durft auch ihr nicht trauern, wie der Prophet nicht trauern durfte; denn es vollzieht sich ja damit das Gericht, das Gott längst angekündigt hat. So wird Gottes Ehre herausgestellt und gemehrt. - In seiner Derbindung von einem weichen Augenblick mit der harten Aufgabe, Gottes Ehre und nur Gottes Ehre ju suchen, wirft dieser Abschnitt ergreifend. Auch er erinnert, wie so mancher frühere und noch mancher spätere Jug, an Calvin, der beim Tode seiner Gattin sein Gefühl in ähnlich knapper Weise kundgibt, was bei solchen harten Männern um so mehr ergreift. Diefer feelische 3wang, ohne jede Sentimentalität alles auf die Ehre Gottes zu beziehen, was man im perfönlichen und häuslichen Leben erlebt, darf nur insoweit als vorbildlich bin= gestellt werden, als überhaupt Erleben nachgeahmt werden fann: und das ist nur in geringem Maß der Sall. Aber als ein eindrucksvoller Jug an der Person des Propheten, um die straffe Energie und die unerbittliche Beziehung seines gangen Cebens auf seine Aufgabe zu kennzeichnen, darf dieses Erlebnis in einer Darstellung seiner Gestalt und seines Lebens nicht übersehen werden; es wird auch ohne ein "So also" und "Darum" seine Wirkung nicht verfehlen.

## Die Nachricht vom Fall Jerusalems 24, 23 – 27 und 33, 22.

Auch dieses Stück gehört natürsich in eine Kennzeichnung des Propheten. Wie hebt sich von seiner sonstigen Sprache die warme, begeisterte Kennzeichnung Jerusalems ab! Er muß mit ganzer Seele an seiner Stadt gehangen haben. Mit der Ankunft des Boten weicht seine Stummheit, ob es nun dieselbe ist wie im Kap. 3 oder nicht. So wird er ihnen wieder zu einem Zeichen und er verherrlicht seinen Gott.

Gott zur Ehre - Soli deo gloria - wieder hören wir Calvin und das reformierte Christentum heraus, das sich am Alten Testamente nährte. So fremd und falt uns diefer Gedanke anmutet, es ift etwas Großes darin. Auch der lette Rest von dem Streben, sich Gott gum eigenen Dienst zu holen, ist hier ausgetilgt; jeder leise Verdacht von Eudämonismus und Pragmatismus ift beseitigt; Gott ift nicht mehr blog der, den die Menschen für sich selber, für ihr höchstes Anliegen bedürfen, also um heil und Seligkeit zu erlangen; über diesen himmlischen Egoismus und über das heilsverlangen geht der höchste Wunsch auf Gott und seine herrlichkeit selbst bin. So wird Gott völlig gu dem, was ihm gebührt zu fein: nicht nur Mittel für das höchste Bedürfnis der Menschen, sondern höchster 3wed über allen Zweden. Indem man Gottes Wunsch und Willen Rechnung trägt, wird man von allen eigenen Wünschen erlöft. Statt mit ibm bloß in den himmel tommen zu wollen, fährt man in die hölle zu seiner Ehre, wenn es sein muß. So wird man aller eigenen Sorgen und Wünsche ledig, so wird man auch unabhängig von allen Menschen. Dieser Blid auf die Ehre Gottes wird darum gu einem Mittel, Manner berangugieben, die über die gange Welt, ihre Guter und ihre Menschen erhaben, die Welt haben umgestalten können, und die darum wie hefetiel und Calvin die Geschicke der Menschheit beeinfluft haben.

## Der Wächter 33, 1-9.

hier findet man allgemein eine seelsorgerliche Aufgabe des Propheten angegeben. Sur diesen Ausdruck erscheint die gange Erörterung doch etwas zu kuhl. hesekiel zieht in ihr die Folgerungen aus seiner Cehre von der indi= vividuellen Vergeltung (3. herrmann). Mit der ihm eigenen Gabe, abzuwägen und die Gewichte richtig zu verteilen, gelingt es ihm, eine Mitte zwischen der Belastung und der Entlastung des Gewissens eines Predigers und Seelforgers herbeizuführen, die uns heute noch Eindrud machen muß. Er ift fern bavon, wie das häufig die übertreibende Pastoral-Rhetorik liebt, einem Pfarrer alle Seelen seiner Gemeinde aufs Gewissen zu legen, womöglich mit der Drohung, daß er am jungsten Tage für sie Rechenschaft geben muffe und daß jede einzelne von ihm gefordert werden wurde. Ebenso fern ist er aber auch von der Gleich= gultigfeit, die jeden seinen eigenen Priester sein lagt und nur gu dem nötig= sten zu bringen ist. Dazwischen findet er die Mitte, daß der Pfarrer nur dafür verantwortlich bleibt, daß jeder die Botschaft erfährt und unter den Einfluß des göttlichen Geistes kommt; was er damit anfängt, ist seine Sache. Angesichts unserer Riesengemeinden hielten wir es gar nicht in unserm Gewissen aus, wenn wir nicht das Mittel der Blätter und Schriften hätten, die in die Masse dringen, wo wir nicht mehr hineinkommen können, wenn wir nicht Sitte und gemeindristliche Stimmung hätten, die ebenfalls weiter reichen als wir mit unserem Wort, mag dieses auch in einfacheren Derhältnissen genügt haben.

In den Eisenacher Perikopen ist hesekiel mit zwei Texten vertreten, die

ju feinen schönsten gehören:

33, 10—16 und 36, 22—28. Die erste Stelle, die für den fünsten Epiphaniassonntag bestimmt ist, wird in Stages Predigtsammlung mit dem Thema: ein Wächterruf von hoher Iinne behandelt; die Doppelfrage wird beantwortet: Wer stört die Ruh? und: Was will der Ruf? — Die zweite Stelle ist einer Pfingstpredigt zugrunde gelegt: ein neues Herz brauchen wir, und Gott schenkt es uns; und zwar in der Gemeinschaft mit ihm gibt er uns ein mutiges, fröhliches, gehorsames und liebeerfülltes Herz. — Diese zweite Predigt entspricht besser dem Text und der Aufgabe als die erste. Die Vorbereitungswerke für den Unterricht behandeln den Propheten nur kurz oder gar nicht; Rothstein entwickelt seine Gedankenwelt in den zwei Abschnitten seines Wirkens, ohne über seine Würdigung als des Schöpfers des Judentums hinauszugehen.

# Deuterojesaia.

Jesaia 40 – 55.

Die geschichtliche Cage dieses exilischen Propheten ist sehr einfach: das Exil schien sich seinem Ende zuzuneigen, denn die Vorherrschaft Babels war durch die neu aufsteigende Macht der Perser bedroht. Diese Cage erweckte in dem Propheten, der vielleicht fern von beiden Schauplätzen nationalen Cebens, von Jerusalem und Babel, in Ägnpten gelebt hat, die glänzendsten Hoffnungen.

Babel bricht zusammen, Cyrus wird das Dolk freilassen; das wird er tun im Auftrag Gottes, dem er ichon dient, ohne es zu wissen. Diese Erwartung begeistert den Propheten zu hochgefängen religiös=nationaler Art, wie sie im= mer entstehen, wenn die Morgenrote neuer vaterländischer Größe am himmel aufzieht. Darum werden wir seine Reden und Lieder vor allem unter dem vaterländischen Gesichtspunkt betrachten, der fie felber beherrscht. Die prächtige eindrucksvolle form, die ihnen meistens eignet, macht sie aber noch für einen anderen Gebrauch überaus wertvoll. Immer hat das Bedürfnis des rein religiösen Glaubens, der in der Not der Welt und der Seele nicht versinken, sondern sich oben halten will, nach den starken Troft= und Glaubens= worten dieses Propheten gegriffen, weil er der Prophet des Glaubens, und zwar des unbedingten Vertrauens ist. Mag er auch selbst nicht an den Eingelnen gedacht haben, sondern stets nur sein Dolt jum Trager aller Der= heißungen und gum Zielpunkt seines Troftens machen, unser Bedürfnis nach solchen starken und zugleich eindrucksvoll geprägten Worten der Zuversicht zu Gott ist so groß, daß wir, ohne uns durch den geschichtlichen Sinn einengen zu lassen, für den Gebrauch des Einzelnen und für das rein religiöse Gebiet gern und bäufig banach greifen.

Wir folgen im Ganzen der Anordnung der Kapitel, wie sie die gewohnte Zusammenstellung des Buches mit sich bringt; dabei behandeln wir sie alle als das Werk eines Mannes, da uns die Scheidungen in Einzelstücke weder sicher noch ertragreich genug zu sein scheint, um für unsere praktische Aufgabe in Betracht zu kommen.

#### 40.

Dieses Kapitel atmet gleich den wundervollen Geist unbedingter freudiger Zuversicht zu dem großen mächtigen und zugleich aufrichtenden Kraftwillen, der über uns ist. Wie an kaum einem anderen Stück des A. T. können
wir an dieser unvergleichlichen Stelle gefühlsmäßig und begrifflich klar machen,
was Glaube ist: das ganz sichere Zutrauen und die durch und durch optimistische
Grundüberzeugung des Herzens, daß Gott schließlich doch alles zum Guten oder
zum Besten hinausführen wird. Diese Stimmung eines ganz unverrückbaren
Optimismus muß einen jeden mitreißen, der für diese wahrste und hilfreichste
aller Cebensanschauungen nur noch einen Funken des Derständnisses übrig hat.

D. 1—11. In der alten Adventsperikope darf man den ernsten Unterton nicht überhören. Jerusalem hat seine Strafe erlitten und seine Schuld gesühnt und zwar zwiefältig. Jeht aber ist es genug, nun sind die Voraussehungen für die Gnade Gottes geschaffen, die mit ihrer erzieherischen Treue zuerst erniedrigen muß, dis das Verständnis für ihre hilse gereift ist. Dann erst kommt der Herr, dann aber kommt er auch gewiß und offenbart seine Herrlickeit. — Nur du wird es Advent in Israel, in der Menschheitsgeschichte, in jedem anderen Volk und in jedem Einzelnen, wenn der trotzige Sinn durch gründliche Strafe für all die Torheiten und Sünden gebrochen ist. Nur selten sindet sich ein verlorener Sohn zurecht aus reiner Scham und Reue, ohne daß er zuvor alle Leiden der Verirrung vom Vaterhaus hat auskosten müssen. Darauf muß man auch einmal den Nachdruck legen, daß darum der innere Trost Gottes oder

auch seine äußere hilfe nicht tommen tann, weil die durch die hige der Trubsal von ihm angebahnte Reife für Gott noch nicht da ift. Ift sie aber eingetreten, dann tommt der iconfte Advent mit Gottes Troft. Dann gibt man alles, was man unter der Strafe für Sünde und Schuld gelitten hat, nicht her gegen den Besit Gottes, deffen man gang gewiß werden tann als des tiefften Sinngebers für unser Leben und des trostvollen helfers in allem Jammer. Sur ihn gehen dann die Augen auf; dann ist es bloß nötig, die Berge des hochmutes und des Tropes abzutragen und die Täler der Verzagtheit und der Der= zweiflung auszufüllen, um Gott den Weg zu ebnen. Daß Gott mehr zu uns kommt als wir zu ihm, bleibt daneben unbestreitbar fest. Kommt er zu dem gedemütigten und verzweifelten Ich. dann bringt er die Grundstimmung der Derföhnung mit: versöhnt mit ihm wegen all der alten Schuld und wegen der schweren Lebensführungen, hat man dann seinen Frieden gewonnen, der besser ist, als alles, dessen Derlust uns den Jammer gebracht hatte. — hier liegen die Adventsgedanken offen da: für die Welt, das Volk, für irgend eine andere Gemeinschaft und das Einzel-Ich gilt das: Es ist genug — oder je nachdem: Es ist noch nicht genug. Immer sind die Bedingungen für das Kommen Gottes dieselben: Reife durch demütiges Ertragen des Schuldleidens und offener Sinn für Gott: aber auch der Trost ist immer gleich: Gott und seine Berrlichfeit, die sich zumeist der Gestalt Jesu als ihres besten und eindrucksvollsten Trägers bedient. Selig ist auch das Amt, das gedrückte Menschenherzen, statt sie noch mehr zu zerbrechen, durch diesen Trost Gottes aufrichten darf.

D. 6-8. Dieser Abschnitt, die Berufung des Propheten, entfaltet sich in seiner gangen Größe und Pracht am besten gang allein für sich. Ift unser tiefftes menschliches Verhängnis dies, daß uns der Sinn für etwas Absolutes und das Sehnen nach etwas Dauerndem eingepflanzt ist, die Welt in und um uns aber nur Wankendes und Wechselndes zeigt, so bietet uns dieses Wort als das Absolute und Ewige Gott und sein Wort an: - "donec requiescat in Te, Domine." Nicht gedanklich zu beweisen, aber praktisch zu erleben ist diese Absolutheit, wenn wir in dem Glauben und hangen an Gott den Standpunkt gewinnen, auf bem man allem Wechsel von Glud und Unglud, allen Versuchungen und Anfechtungen gegenüber bis auf fleine Schwankungen gang fest bleiben fann. So wird das Seste erreicht, mögen auch unsere Worte von ihm wechseln als Teile der wechselvollen Welt, wie ihre anderen Dinge auch. Nach diesem Tert wird man greifen von Gelegenheiten zwiefacher Art aus: wenn es sich darum handelt, von dem, was hier im Staube wie Staub und Rauch vergebt. zu dem Ewigen und Dauernden aufzusteigen; also an Sylvester, bei allen Gelegen= heiten, die den Tod in den Dordergrund ruden, bei großen Zusammenbruchen und Naturereignissen usw.; oder wenn der Ausgangspunkt das Seste, Gott und fein Wort, ift und die Aufgabe gestellt ift, seinen Wert für uns durch seinen Dergleich mit dem, was wankt, klar und begehrenswert zu machen, also an Reformations= und Bibelfesten, großen Erinnerungstagen usw. Immer treten all die Sicherungen, mit denen wir das Einzel- und das Volksleben erträglich machen wollen, gegen die Sicherheit gurud, die Gott gewährt, zumal wenn sie etwa durch den Krieg zerstört werden können; immer tritt Gott als der Cebendige und Ewige am gewaltigsten beraus, wenn er sich abhebt von dem

Kap. 40.

Dergehen der Kreatur. Manchmal läßt sich, wie es wohl hier der Sall ist, dieses Dergehen nicht bloß zur Einschückerung des Trozes, sondern auch zur Ermutigung der Derzagtheit heranziehen, wenn nämlich scheinbar unabwendbare Mächte der Bedrückung demselben Gesetz des Dergehens unterstellt erscheinen.

— In dem Schluß V. 9—11 fesselt das prächtige Bild von Gott: er vereinigt die Gewalt, die die Welt erschüttert, mit der Freundlickseit, die sich dem Einzelnen in seiner Schwachheit zuneigt. Immer tritt uns an dem Propheten als das, was alles beherrscht, sein Erlebnis von Gott entgegen: Gott ist bald Gewitter und Erdbeben, bald lindes Sausen, aber immer fühlt er sich von Gott berührt. Ist das nicht auch unser Ziel und Wunsch, Gott immer gleich und immer anders in allem zu spüren, was wir erleben?

Der große Abschnitt D. 12-31 enthält natürlich nicht einen hymnus auf Gottes Erhabenheit mit angehängtem Trostwort, sondern dieses Trostwort an die Verzaaten ist die Hauptsache und die Schilderung von Gott dient ihr als Mittel. Diese Verherrlichung Gottes hat ja den einen Mittelpunkt, seine Erhabenheit und herrscherstellung in der Welt, die ihn das Gewaltigste mit den fleinsten Mitteln leisten und das Erhabenste in der Welt als etwas gang Geringes ansehen läßt. Meer und himmel, Erde und Berge, Bolfer und Inseln, Sürsten und Richter — das ist alles gar nichts vor seinen Augen, denen — nach dem mundervollen Bild D. 22 - von oben, von seinem göttlichen Sige aus, die Menschen wie heuschrecken erscheinen muffen. Diesem Gott darf man nur Großes gutrauen: "Weißt du, wie viel Sternlein steben an dem blauen him= melszelt? - Gott der herr hat sie gezählet, daß ihm auch nicht eines fehlet an der gangen großen Jahl." D. 26. Darum - und nun kommt die hauptsache, ist es ein Unrecht für die, die an diesen Gott zu glauben vorgeben, zu verzagen und sich selbst mit ihrer Zukunft und ihrem Recht wegzuwerfen, wie es die auf den Trok folgende Derzagtheit so gern tun. hier kommt des Propheten Glaube an Gott zu seinem vollen Glang: weil Gott der Mächtige und der von allen anderen Gewalten völlig unabhängige herr der Naturwelt ist, darum sind unsere Guter und Werte bei ihm wohl geborgen. Wir muffen auf Gott, der Gute mit Macht vereinigt, vertrauen. Ju einzigartiger höbe erhebt sich dieser Glaube in den unausschöpflichen Schlukpersen. Gott ist nicht nur ein Begriff oder die Achse, um die sich die Welt dreht: Gott ift nicht wie ein Mensch, der mude wird: sondern Gott ist der große Kraftmittelpunkt der Welt, die Kraftzentrale und die Energiequelle por allem für die schwachen Menschen. Die frischesten und wackersten unter den Menschen, die von ihrer Kraft leben wollen, versagen; aber wer sich mit Gott in Derbindung sest, indem er auf ihn harrt, an ihn denkt und ihn unabläffig mit betenden Gedanken fucht, der bekommt Kraft. Er friegt neue Kraft, wenn ihm die seine ausgegangen ist. Gott stellt ihm zwar nicht wieder zu, was er ihm genommen hat, auch gibt er ihm nicht, wonach sein herz verlangt; aber er gibt Kraft, zu tragen und zu schaffen; hatte es geschienen, als ginge es gar nicht mehr, auf einmal geht es wieder, ohne daß man weiß, warum. Sollte man nicht dieses Wort öfter, als es geschieht, in eine Gemeinde hineinpredigen, um sorgenden Geschäftsleuten, Weibern, die unter roben Männern leiden, Menschen, die nach dem furchtbaren Ausdruck des nordischen Dichters mit einer Leiche auf dem Ruden durchs Ceben

gehen, Witwen, die für viele Kinder zu sorgen haben, die Kraft Gottes zuzusführen, die im harren auf ihn, die Quelle der Kraft, gewonnen wird?

41.

hier will der Prophet den Verzagten ebenso Mut und Zuversicht einflößen, indem er sie auf den munderbaren Gott verweist, deffen Wefen es ift, erhabene Macht über die höchsten der Erde mit Erbarmen über ihre Geringsten zu vereinigen. D. 1-5 preist den Gott, der den mächtigen Cyrus ruft, wenn es das beil seines auserwählten Dolkes nötig macht; diesen Gedanken religiös und geschichtsphilosophisch zu würdigen, bleibe der Besprechung von Kap. 44 vorbebalten. D. 8-10 zeigt wieder die Barmherzigkeit des starken Gottes, der dem Derzagten die Surcht wegnehmen will. Besonders der lette Ders eignet sich als Tert und als Motto für bevorstebende schwere Zeiten: Krieg, Operationen, Einsamkeit, Krankheiten und Todeskämpfe. An solch einem Wort kann man seinen halt finden. D. 17-20 verherrlicht die Wundermacht Gottes, der Alles aus dem Nichts, der Leben aus dem Tode hervorrufen kann. Diese Verse eignen fich zur Seier von großen Errungenschaften auf dem Seld der Inneren oder Äußeren Mission; auf solche passen sie manchmal mit der überraschenden Genauigkeit, die ihren Grund in dem stets gleichen Walten und Schaffen Gottes hat, der gerade in der Wüste seine Brunnen springen und seine Zedern sprie-Ren läßt.

D. 25 gilt dem Befreier Cyrus, der aus dem Norden kommt, um Gottes Volk zu erlösen; ganz genau stimmt dieser Vers auf Gustav Adolf, den Löwen aus Mitternacht, sodaß man ihn als fesselnden und eindrucksvollen Text für eine Gustav Adolf-Predigt verwerten kann.

42.

Dieses erste Lied des Gottesknechtes entspricht den tiefsten Gedanken Gottes, die der Prophet sich in den Geschicken seines Volkes auswirken sieht. Das Volk Israel, ideal genommen oder in dem ideal gerichteten Kern seines Bestandes, hat die Richtung auf die Aufgabe, die ihm in dem Segen über Abra= ham gegeben wurde, ein Segen Gottes für die Menschheit zu sein. Daran durfen wir uns auch dadurch nicht irre machen laffen, daß dasselbe Dolf in seinem durch allerlei Geschicke verderbten wirklichen Zustand nach vielen Seiten hin zu einem fluch der Menschheit geworden ist. Wenn wir uns jene idealistische Anschauung des Propheten zu eigen machen, gewinnen wir einen Sinn für seine weit ausblidende hoffnung, die an die höchsten geschichtsphilosophia schen Gedanken erinnert: ein Dolk soll allen Dolkern zu ihrem Besten das höchste Besitztum bringen, das ihm Gott für sich und die anderen übergeben hat. Nennt der Prophet dieses das Recht, so missen wir darin den Geist der Derehrung des heiligen und gerechten Gottes überhaupt zu erkennen, den der Welt zu bringen Israels Aufgabe war. Teilt fie hier der Prophet noch dem gangen Volke zu, so wissen wir wiederum, daß sie vor allem durch Jesus gelöst worden ist. Auch das Beste, was in seinem Volk gereift war, die Verehrung des einen heiligen Gottes in einem Wandel nach seinem Willen, hat er in die Welt getragen, neben dem vielen, was ihm besonders von seinem Vater ge-

geben war. Für eine Adventspredigt läft sich beinabe Wort für Wort diese Schilderung des Gottesknechtes auf Jesus beziehen: er ist der, an dem Gott gemäß seinem Wort bei der Taufe und bei der Berklärung Wohlgefallen bat. sodaß er sich von Gottes Treue getragen weiß; auf ihm ruht der Geist, also die Kraft Gottes und sein Sinn und Wille beseelt ihn, ihn leitet die zuerst hier von dem Propheten verkündigte göttliche Erziehungsweise, die darin besteht, daß immer an vorhandenes, wenn auch schwaches Leben angeknüpft wird, um es zu neuer Entfaltung zu bringen; denn nur so entspricht es der Größe und Cangmut des Gottes, der ganz und gar "Ja" ist, während seine Diener so oft aus dem "Nein" stammen und darum mit ihrer scharfen Kritik und ihrem kurgsichtigen Gericht verderben, was noch durch Zutrauen und Güte zu retten gewesen ware. Seine Erziehungsarbeit treibt der Knecht Gottes gang still, ohne Reklame und ohne den Carm, wie sie so oft Arbeiten begleiten muffen, die nicht aus der Wahrheit sind. Wenn das Schwert lärmen muß, so geht der Geist still und unscheinbar seine Wege. Seine große Aufgabe läkt den Knecht Gottes. der immer aufs neue seine Seele aus dem Kraftmittelpunkt Gott stärkt, nicht matt werden, bis er sein Werk ausgerichtet hat. - So kann man Jesus als die Blüte Israels schildern, wie sie der Prophet porausgesehen bat. Dabei kann man den gläubigen Blid tiefer auf die innersten Zusammenhänge richten, als das das alte messianische Schema tun konnte: der Prophet schaut die Not= wendigkeit, daß sich das Geisteserbe seines Volkes, zu einer einzigen großen Gestalt gesammelt, als Ausfluß der göttlichen Kraft und Gnade in die Welt ergiekt.

Der Grundgedanke der Stelle, daß durch einen Großen, der die gesam= melte Kraft vieler Vorgänger mit seiner eigenen Gabe vereinigt, Segen über die Dielen fommen kann, lägt sich auf viele wirklich große und bedeutende Gestalten der Geschichte und auf große Veranstaltungen unserer Tage anwenden. Gehören zu jenen etwa Luther, Bismark und andere firchliche und vater= ländische Beroen, so zu diesen besonders die Mission, zumal wenn sie wie der Gottesknecht gerknicktes Rohr nicht gerbricht, sondern stärkt und stütt, also porhandenes religiöses Leben weiterführt und zur Reife bringt. Besonders liegt uns aber jener Grundgedanke nabe, wenn wir an die Aufgabe unseres Vaterlandes denken. Meint der Prophet mit seinen Worten sein Dolk, warum dürfen wir sie nicht vor allem auf unser Volk beziehen, um sie im national= religiösen und religiös-universalistischen Sinn zu verwerten? hat Gott fast au allen Zeiten ein Weltvolk zu seiner Verfügung, das die anderen Völker zu bilden und zu erziehen hat, so dürfen wir ohne hochmut sagen, daß jest die Zeit unseres Volkes da ist, wenn nicht Schiller recht hat, daß des deutschen Volkes Zeit immer da ist. Unsere ganze Art erfordert es, daß wir dabei weniger an das denken, was die anderen Völker uns als einem auserwählten Volke ichul= dig sind, als an das, was wir als Gottes auserwähltes Volk ihnen schulden. Sührt uns Gott, wie wir hoffen, mit dem großen Krieg auf die hohe, bann muffen wir diesen Gedanken des Knechtes Gottes, der sein Bestes der Welt schuldet, unablässig verfündigen, und zwar als eine wirkliche Wahrheit, die gelten will, nicht als einen schönen gund für unsere Predigt aus dem Alten Testament. Jeder einzelne Bug der Stelle, besonders auch das stille Wirken

und das schonende Eingehen auf fremdes Leben, wird dann seine Bedeutung gewinnen. Freilich wird es lange dauern, bis sich unsere kirchlichen Kreise, die noch ganz und gar im nationalistischen Gedankengang weilen, zu dieser Weltweite erheben, wenn sie nicht die Mission gründlich schon dazu vorbereitet hat.

D. 5-9. hier wird der große Gedanke nach mehreren Seiten hin weiter geführt. Einmal steht Gott der herr, der Allmächtige, wie stets bei unserem Propheten, hinter diefer Aufgabe; es ist der Weltwille, daß es so geschieht. Besonders aber tritt heraus, daß sich der Knecht Gottes auf einen engeren Dolkskreis beschränkt, der zwar in letter Linie der Völkerwelt, zuerst aber dem eigenen Dolf die Verbindung mit Gott vermitteln foll. Diefer Gedanke ift pon der eindringlichsten Kraft und muß unablässig verbreitet werden. Knecht Gottes — das ist der Kreis von Ceuten, die in der Kriegszeit wirklich etwas von ihrem Gott und dann auch von ihrem Dolk erlebt haben; niemals gehen die Nachwirkungen dieser furchtbaren Zeit Gottes aus ihrer Seele; denn sie haben sich als Deutsche und als Gottgläubige erst entdeckt. Mag auch das Gefühl von der hohe der großen Augustwochen herunterfinken, ihr ganger Wille bleibt auf das Ziel gerichtet, das in den Worten liegt: Ein Gott, ein Volk, ein Daterland! — Allem Individualismus, allem Materialismus abgestorben, wei= hen sie ihre Kraft dem großen Ideal eines neuen heiligen Deutschtums, das uns in Sturm und Wetter aufgegangen ist, und dem so viele Opfer an Blut und Tränen gebracht worden sind, die aber im Vergleich zu dem großen herrlichen Ziele nicht zu kostbar sind. Diese Ceute sind ohne Unterschied des Stammes und des Geschlechtes, des Standes und des Bekenntnisses der eine Knecht Gottes, kein Verein, aber eine Gemeinde, die sich ihrem Volk für immer verpflichtet weiß, ihm, dem sie ihr Bestes verdanken, ihr Bestes wieder zu widmen. Ein Bund für das Volt - also ein Weg oder eine Brücke zu Gott: Erzieher durch Wort und Wesen zur Ehrfurcht vor dem, was über uns ist, Träger des Urteils über das, was aut und bose ist, Bildner des allgemeinen Gewissens. das stets durch einzelne Kreise bestimmt wird, die diese wichtige Verrichtung an sich reißen. Wenn uns diese Aufgabe unerbittlich erfaßt und uns gang beherricht, dann werden wir der Welt zum Segen; wir öffnen die Augen der Blinden durch Bildung und Erkenntnis, wir führen Gefangene aus dem Gefängnis durch das Vorbild unserer sozialen Sürsorge und durch unsere Innere Mission, wir bedeuten eine Macht gegen Branntweinpest und Mädchenhandel. - Es ist nicht nur ichon, sondern auch mitunter einmal nötig zu ichwärmen. benn ohne solche Schwärmerei ift die Welt niemals vorwärts gekommen.

Der Rest des Kapitels, der Hymnus D. 10—12, die Schilderung Jahres, 13—17, und die scharfe Rügerede, 18—20, bieten im Vergleich zu dem großen Gedanken des ersten Teiles wenig Bedeutsames.

43.

Auch dieses Kapitel ist ganz von der Absicht durchzogen, statt durch Schelten zu schwächen, durch die Erweckung eines reichen Vertrauens auf einen gütigen und starken Willen, auf den man sich verlassen kann, starke Kräfte zu entsbinden. D. 1—4 ist zuerst einmal national zu würdigen: Gott liebt unser

Dolk, denn er hat es schon manches Mal erlöst; darum soll es sich nicht fürchten, weil es Gottes Dolt ift. Ohne gurcht tann es durch Seuer und durch Wasser gehen: wenn es durch den Brand und die flut dieses großen Krieges glüdlich hindurchgekommen ist, dann wird sich auch dem oberflächlichsten Geist etwas von der Chrfurcht aufdrängen, die der geheimen Macht über die Welt gebührt, weil sie das größte Wunder der Weltgeschichte vollbracht bat. Als Cosungs= und Textwort für Einzelne wird D. 1 b und 2 immer seine eigenartige stärkende Kraft behalten, selbst wenn fein Lichtstrahl auf den Weg fällt, auf dem Gott uns durch Seuer und Wasser bringen wird. D. 18 wird uns in diesen Kriegswochen sehr deutlich: was ist alles, was Gott in der Geschichte unseres und auch jum Teil seines Reiches getan hat, gegen die überwältigende Offenbarung seines gewaltigen Willens, der scheinbar unerbittlich und grausam Ceben in Tod verwandelt, um wirklich Tod in Leben zu verwandeln! Wir haben nicht nur gehört, daß Gott einmal durch die Weltgeschichte gegangen ist, wir haben felbst seine Schritte vernommen, und mancher Mund ist dabei stumm und mander ist laut geworden. D. 22-25. Auch dieser überwältigende Ausdruck für das Erlebnis der unbedingten Erhabenheit Gottes, die nicht nur ohne Verdienst ber Menschen, sondern auch trok ihrer Schuld poller Gnade für fie ist. läßt sich auf das Volk und auf den Einzelnen zugleich beziehen. — Es wird zu unseren beschämenosten Erfahrungen nach einem siegreichen Krieg gehören, daß es geraten ist, obwohl der Sinn für Gott so sehr abgenommen, wie die innere hoblbeit zugenommen zu haben ichien. Und der Einzelne, der sich äußerlich oder innerlich von Gott begnadet und getragen weiß, wird sich, wenn er irgend wahr und tief in seinem Seelenleben ist, der Erkenntnis nicht verschließen, daß er solches eher verhindert als verdient, daß ihn vielmehr die große freie Gnade Gottes auf festes Cand gestellt und so gerettet hat. Freilich ist diese Erkenntnis zu zart und zu persönlich bedingt, als daß sie öfter in einer Predigt einem gang anders eingestellten Kirchenvolke angeboten werden könnte.

44.

D. 1-5 ist wieder ein hochgemutes und bilderreiches Wort von der Mission Israels in der Welt und für unsere Mission unter den Völkern. Getragen von der jede gurcht und Sorge ausschließenden Macht Gottes und geleitet von seiner Treue, soll die Mission den Willen des mächtigen und treuen Gottes ausführen, auf dem durren Cand des Aberglaubens und Unglaubens lebendige persönliche hingebung an Gott anbahnen zu helfen. 6-8. Dieser Gott umspannt als der Erste und der Cente Vergangenheit und Zukunft. Denn alles, was kommen wird, ist von ihm gedacht und geplant; so wird die Welt voll von Sinn und Zweck und verliert das Grausige, das sie als das Chaos der Zufälle an sich hat, als welches sie dem Ungläubigen erscheinen muß. Wer auf diese Art des Glaubens eingeht, sodaß er Sinn in der Welt ahnen oder gar erfassen kann, der erschrickt und fürchtet sich nicht, weil er weiß, daß hinter allem ein Wille steht. Das Bedürfnis nach solchem Sinn ist eben so groß, wie die seelische Schwachheit, ihn sich zu eigen zu machen; hier muß das starte Zeugnis derer, die es magen, sich einem folden Sinn hinzugeben, ohne große Beweise denen helfen, die nicht aus ihrem Impersonalismus heraus kommen und es

nicht magen, aus gedanklichen Bedenken hinter ihrem Ceben und der Welt einen Willen anzunehmen. D. 9-20. Mit dem Spott, der dem gang festen Besik armseligen Versuchen gegenüber, auch etwas zu erlangen, gebührt, geis helt der Prophet die Bemühungen der Gögenanbeter um ihre Götter. Sehr stark tritt der Gegensak beraus zwischen dem Anbeter des einen großen, mäch= tigen Gottes und den Verehrern der Gökenbilder: leben hier die Götter von der Enade ihrer Verfertiger, so lebt dort der Gläubige von seinem Gott. Die Gewalt des Erlebnisses von Gott kann man hier durch gutes Vorlesen dieses Abschnittes außerordentlich anschaulich machen; für dieses Vorlesen sind hörer= schaften und Klassen aller Art, etwa vom zwölften Jahre an empfänglich. Bei jenen ergibt fich als gedankliche Solgerung aus diesem Gegensat in der Geschichte der Gegensat in der Art, wie man sich heute zu Gott stellt: ob man sich einen Gottesbegriff muhfelig gusammenschnitt, um dann mitunter vor diesem Werk der eigenen Gedanken hinzufallen, oder ob man sich ergreifen läßt von der Macht Gottes selbst, die sich in dem Geschehen um uns her, sei es in der Natur, sei es in der Geschichte der Menschen, unmittelbar spürbar macht. Immer mehr wird es unsere Aufgabe sein, statt Gott gedanklich gegen alle möglichen anderen Mächte abzugrenzen und sein Dasein sowie seine Taten, wie etwa diesen Krieg, gegen alle möglichen Einwände zu rechtfertigen, ihn stark und elementar erleben zu lassen. Das geschieht auch in gut gelungenen geiern, in benen Lieder der Anbetung stärker gum Bergen sprechen können als die feinsten Ausführungen über Gott und Natur.

D. 21—22 ergibt einen schönen Text für eine Friedensseier oder für die erste Zeit nach dem Frieden: Deutschland Gottes Knecht, Deutschland wird Gott nicht vergessen, denn er hat es erlöst; er hat seiner Sünden vergessen, indem er uns nach seiner großen Barmherzigkeit nicht hat ihre Folgen tragen lassen, sondern uns unsere Kraft wunderbar erneut hat; darum soll Deutschland zu ihm zurückkehren und nicht vergessen, wem es seine Kraft und Rettung versdankt.

### 44, 24-48, 28.

Das Bedürfnis des Glaubens nach Sinn erstreckt sich besonders auf die Geschichte, auf die des Volkes und auf die der Menschheit. Er kann keine ungeordnete und geistlose Masse von zufälligen Geschehnissen ertragen, sondern er muß überall Zwecke und Ziele sehen. So hat der Glaube der späteren Propheten damit begonnen, Linien durch die Geschichte hindurchzuziehen, die sie als Ausdruck des Willens Gottes verständlich und damit die brutale Wucht der Ereignisse erträglicher machen.

Dabei wird die kausale Folge der Geschehnisse in die teleologische umgewandelt, denn aus Ursache und Wirkungen werden Mittel und Iwecke. Auf die Iwecke kommt es immer bei solchem Verständnis der Geschichte an. Für das religiöse Verständnis lausen jene Linien aus der Vergangenheit in die Gegenwart; psychologisch angesehen sind sie von Werten aus, die in der Gegenwart erstrebt und erhofft werden, in die Vergangenheit hinein gezogen, um den Weg zu bezeichnen, auf dem Gott mit Personen und Begebenheiten der Versgangenheit das große Ziel der Zukunft anbahnt. — So sieht Deuterosesiaia den Kap. 44.

König Cyrus an. Er wird und er muß das Reich Babylonien zerstören, um dann dem Volk Israel zur Freiheit und zu neuer Herrlickkeit zu verhelfen. Das ist nicht nur die Absicht Gottes, sondern auch die des Cyrus selbst. Über jene vermag der Glaube und nur der Glaube etwas auszusagen; über diese hat er keine Kunde, sondern nur die geschichtlich gegründete Kenntnis der Dinge. Diese sagt uns, daß es große politische Gedanken gewesen sind, die den Cyrus veranlaßt haben. Israel loszulassen, aber keine religiösen Beweggründe.

Nach diesen Ausführungen können wir der Aufgabe gerecht werden. die uns durch die Worte des Propheten über den Persertonig gestellt wird. Es bleibt eine Aufgabe für uns, auch der Geschichte mit Gedanken des Glaubens herr zu werden; denn unser Gott spricht in der Geschichte, weil er einen Willen hat, weil ihm an Gemeinschaften liegt und weil er vor allem das Gute will, das in der Geschichte wächst und von dem die Gemeinschaften leben. Wir werden barum nie darauf verzichten können, solche Linien auf die uns wertvollen Güter hin zu ziehen, sei es unser irdisches Vaterland, sei es das Reich Gottes im himmel. Um je höher dieses Gut ist, auf das wir die Linien hinlaufen lassen, besto sicherer sind jene Linien; denn um so mehr muffen sich auch Berftorung und scheinbarer Untergang dem Gang zur höhe hinauf als notwendige Teilstrecken eingliedern. In Mikkredit kommt natürlich diese Geschichtsphilosophie des Glaubens, wenn sie engherzig und tendenziös die Linien zu einem klein und egoistisch gefaßten Ziele hinführt, oder wenn haß und Rache mit ihrer Leidenschaft sie gieben, um einen Beweis für ihre bofen Absichten aus den Absichten der geschichtlichen Entwicklung zu gewinnen. Es ist schon von vornherein verwerflich, wenn sich so alle Vergangenheit um niedrige Punkte gruppieren soll, die gar kein Ziel bilden, das ihrer wert wäre; außerdem aber bedarf es großer Dergewaltigung der Tatfachen, um die Vergangenheit solchen niedrigen Wün= schen dienstbar zu machen. Einen Sinn bekommt jene gange Philosophie der Geschichte nur dann, wenn es sich um große umfassende Guter handelt, die es ertragen, als Ziele der Entwicklung aufgestellt zu werden. Kriege und Unglücksfälle großen Stils mit unserem Privatwohl zu verbinden, wenn wir nicht nur gerettet, sondern auch durch sie irgendwie glüdlicher geworden sind, läßt auch ein Rest von Scham und Gewissen nicht zu. Mancher dürfte sich sogar sträuben, das äußere Wohl seines Volkes etwa als den Sinn des großen Krieges auszugeben. hier reicht wirklich nur das Reich Gottes, die herrschaft Gottes über die Seelen der Menschen hin, um als Zielpunkt der geschichtsphilosophischen Sinien ertragen zu werden. Deuterojesaia bleibt darum ein Muster für solche Deutung der Geschichte, weil ihm als das höchste Ziel Gottes für das Auftreten des Cyrus die Ausbreitung der Herrschaft Gottes durch den König und das von ihm befreite Dolk aufgegangen ift. - Miglich ift nur der gehler, der so häufig bei solchen Überbliden unterläuft: er macht den Enrus zu einem Derehrer desselben Jahre, der sich seiner Wirksamkeit bedienen soll. Die pathetische Konstruktion von Tatsachen liegt der Begeisterung aller religiös gerichteten und rhetorisch veranlagten Ceute zu nahe, besonders wenn ihre Aufgabe die Verherrlichung von Gott und seinen helden oder die Aufrichtung pon verzagten Gemütern ift. Darum legt unser moderner Wirklichkeitssinn, der induttiv von den Tatsachen ausgehen will, gegen jene gange Methode Derwahrung ein, weil sie deduktiv von hoffnungen oder Ideen aus die Tatsachen nicht nur gruppiert, sondern darstellt. Das ift es, was so viele nationale und heilsgeschichtliche Predigten, was besonders auch die Leichenreden über Der= sonen in Miffredit bringt, zumal wenn sich die Unsicherheit des Redners in tonenden Worten und rhetorischen Fragen wie "Sollte nicht unbedingt . ." oder so ähnlich jedem fritischen Geiste verrät. Ein anderes sind Deutungen und Schluffolgerungen, ein anderes find Tatfachen. Diefe find niemals Gegenstand des Glaubens, sondern nur ihre Bedeutung, die auf dem Weg der Deutung festaestellt wird, die selbst wieder eine Sache des Glaubens ift. Jene ergeben immer nur Auffassungen und Wertschätzungen, die sich aber nie gu Tatsachen perdicten können. — Mit diesen Schranken darf man es wagen, zu der Krone alles Weltverständnisses und des biblischen Glaubens zumal, nämlich der Deutung großer geschichtlicher Gestalten und Zeiten emporzustreben. Gustav Adolf, als Retter des Protestantismus, bleibt die uns geläufigste Anwendung. Dor hundert Jahren mag man den Alexander I. als Retter Preußens ähnlich gefeiert haben wie Deuterojesaia den Cyrus. In der Ev. Kirchenzeitung für Österreich 1914, Monatsbeilage 11, wird der Islam im Anschluß an Jes. 44 und 45 als der Knecht Gottes hingestellt, der, wie damals Cyrus Israel rettete, unserm Dolte zu helfen hat. Immer bedente man, daß solche Ausdeutung fein Beweis, sondern ein Bekenntnis oder die Solge eines Glaubens ist, der sid in ibm abzurunden und zu vollenden strebt. Darum ist eine derartige Deutung gang subjektiv und personlich, auf bestimmten Wertschätzungen erwachsen, die man zwar naiv jedem zumutet, die aber darum noch nicht jeder teilt.

Außer diesen umfassenden Gesichtspunkten fördern die Kap. 44-48 eine Reihe von kleineren einfacheren Gedanken und auch einige Texte zu Tage. 44, 24-28 bringt die gange Paradorie des biblischen Glaubens an Gott gum Ausdruck: Gott macht es immer anders als Menschen meinen, wie er jett den Cyrus dazu gebraucht, um sein Volk und seine Sache zu retten. Darin liegt der Wunderglaube begründet, daß es "immer anders kommt, als man denkt", weil alle unsere Makstäbe und Meinungen ungenügend sind angesichts der Wirklichfeit, die Gott selbst heraufbringt. Wie dieser Gedanke ein Ausfluß des Glaubens an die erhabene Überlegenheit Gottes über alle Welt ist, so ist der ganze Abschnitt von ähnlichen Gedanken durchzogen, die eine beilsame Ergänzung ju dem sog, driftlichen Gottesbild von dem lieben Gott, unserm vertrauten Freunde, und dem germanischen Gott, der uns in sich hegt und den wir in uns hegen, für jede Art der Verkündigung darbieten können. Da es sich bier um Worte an eine führende Personlichkeit und an trostbedurftige Ceute handelt, die auf sie hoffen sollen, so ist hier manches Wort für Grabreden zu gewinnen. 45, 5 a 3. B. dient als Tert, wenn es sich darum handelt, im Ceben eines bedeutenderen Menschen die Spuren der vorbereitenden Erziehung und Beran= bildung eines Werkzeuges für das Reich Gottes oder für die größere Gemein= schaft von Kirche und Staat aufzuweisen, wobei natürlich jene Gefahr der fonstruktiven Erzeugung von Catsachen vermieden werden muß. D. 7 eignet sich mit seinem prachtvollen, alles umfassenden Begriff von dem großen Gott eben= falls zu großen Deutungen, sei es eines abgelaufenen Cebens am Grab, sei es eines Jahres am Jahresschluß, sei einer Trostrede nach irgend einer schweren Zeit; immer stellt der Text die Aufgabe, Gott auch im Dunkel, auch im übel zu schauen, wo wir ihn nicht finden wollen, wo wir so oft vielmehr den Teufel suchen. D. 9 eignet sich zu demselben 3wed; nur daß er sich darauf beschränkt, im Geist des hiobdichters einfach alle Beschwerden niederzuschlagen, was gewiß manchmal am Plat ist, wenn es sich um gang dunkle Lebens= und Gottes= wege oder wenn es sich um einen hochmutigen Sinn handelt, der sich garnicht hineinschiden kann in das, was Gott ihm auferlegt. Auch D.15 ist aus demselben Geist; wir wollen immer Gott verstehen und rechtfertigen, wie man in den ersten Kriegsmonaten immer den Advokaten Gottes gespielt hat. Nur selten erschallt dazwischen diese Stimme: Wir verstehen gar nichts von Gott, wir machen auch unseren Glauben nicht von dem Verständnis seiner Wege abhängig, sondern beugen uns still und voll Ehrfurcht, weil wir ihn gerade in dem Gewaltigen, was wir erlebt haben, als den Erhabenen spürten. Grab wird man in gang verzweifelten Sällen diefen Glauben an den Deus absconditus einfach und ohne Aufdringlichkeit bezeugen, ohne zu vergeffen, daß derselbe Gott hier als der Heiland bezeichnet wird. Kap. 46, 4 ist eine freund= lichere Stelle, die ein helles Licht auf Gottes tragende Güte wirft. Sie eignet sich vor allem für eine Grabrede, wo sie als Deutung eines abgeschlossenen Cebens dient, das von Gottes tragender Treue bis ins Alter zeugt. Wer nicht die überschwängliche Art des Propheten teilt, wird etwas behutsamer mit ihr sein, wenn es sich um Ausblice in die Zukunft, wie etwa am Traualtar handelt. Seiernde Deutung von Tatbeständen ift beffer als die rhetorische Gewohnheit, Tatsachen von Gedanken aus zu fordern. D. 12 läßt sich gut als Text für eine Abendmahlsvorbereitungs= oder für eine Trostrede am Grab permenden.

Kap. 46 enthält einen Triumphgesang wider Babel; mit all ihrer Kultur, ihrer Wissenschaft und ihrer Zauberei vermag diese Stadt nicht ihren Bestand zu sichern; vor dem erhabenen Gott fällt sie dahin: Wittum und Kinderlosigkeit ist ihr Cos. Dielleicht läßt sich die Stelle als Drohung gegen Freund oder Feind, wenn eine ähnliche Cage vorliegt, gebrauchen; im Unterricht kann man jene Wahrheit herausholen, die auch sonst leicht geschichtlich zu belegen ist, daß der Höhepunkt der Kultur oft genug mit dem Ansang des Niederganges zusammenfällt. Aus Kap. 48 ist vor allem V. 10—11 von Bedeutung; als Nachwort am Krankenlager, als Trost am Grab, als deutender Abschluß einer schweren Zeit im Ceben des Volkes, der Gemeinde, des Einzelnen ist die Stelle ein Hinweis auf Gottes Erziehungsabsicht, der gewiß vielen wenig willkommen ist; die Betonung der Ehre Gottes als ihres Zieles verlangt ein so völliges überwinden auch des höchsten Heils= und Seelenegoismus, daß sich sehr viele diesem so despotischen Gesichtspunkt nicht unterwersen werden.

## Gottesknechts= und Zionslieder 49, 1-54, 17.

Wir suchen die wenig übersichtliche Fülle der Gedichte, die das Buch des zweiten Jesaia abschließen, nicht nur dadurch zugänglicher zu machen, daß wir die einzelnen Lieder, die dem Knecht Gottes und Zion gelten, auseinanders

legen, sondern auch dadurch, daß wir die beiden beherrschenden Gesichtspunkte herausstellen, die sich im Ganzen mit den Liedergruppen decken. Das ist einmal das Heil, wie es dem Propheten als Endziel der Wege Gottes mit seinem Dolke vorschwebt, und dann ist es der Heiland, der dieses Heil zu bringen hat. An beide Namen knüpft sich leicht die Derwendung für unsere Zeitaufgaben an. Wir stellen das Heil in den Vordergrund, weil der Zweck immer dem Mittel vorangeht; damit glauben wir am besten den Gedanken des Propheten zu entsprechen, wenn auch die gewöhnliche Betrachtung immer ebenso zuerst nach dem Knecht Gottes schaut, wie in dem christlichen System die Cehre von Christus die vom Heile an Wichtigkeit zu überragen pflegt. Wenn wir die vorliegenden Kapitel ohne jede Rücssicht auf diesen herrschenden Gebrauch rein aus sich selbst heraus zu erfassen und auf diese Zeit anzuwenden versuchen, dann werden sich uns manche neue Gesichtspunkte ergeben, die ungewollt eine wertvolle Beziehung auf die Gegenwart und nächste Zukunft gewinnen können.

## Das Heil.

Wir stellen zunächst zusammen, was der Prophet an Hoffnungen über das Zukunftsgeschick seines Candes äußert. Wir nehmen dazu vor allem den Inhalt der Zionslieder, 49, 14-21, 22-26; 50, 1-3; 51, 11; 52, 12; 54, 1-10 und 11-17. Wir versuchen aus diesen Stellen einen Eindruck davon zu gewinnen, wie sich der Prophet die Zukunft seines Volkes denkt. Im Mittel= punkt seiner hoffnungen steht die Rudtehr der Derbannten in die Beimat. Dort soll ihnen eine heimstätte bereitet werden, die sie für alle Entbehrungen der Fremde entschädigt. Das Cand soll wieder aufgerichtet und das wüste Erbland soll verteilt werden 49, 8. Frei von allen Banden und in Sicherheit sollen sie überall leben und weiden; nicht hungern noch dürsten sollen sie und von schädlichen Einflüssen der Natur verschont bleiben. D. 9-10. Don allen Seiten werden dann auf wohlgeebneten Wegen die Verbannten ins Cand zurückströmen. — Vor dem Auge des Propheten steht also als Ideal eine Neuschöpfung seines Candes: in wirtschaftlicher hinsicht gänglich umgestaltet, soll es den nationalen Mittelpunkt für das ganze Volk, zumal für alle seine ver= sprengten Glieder bilden. Es ist also ein gang irdisches, ein nationales und soziales Ideal, das er im Blick auf sein Volk und Cand heat. Sein Empfinden ist gang auf sein Volk gerichtet, und zwar vor allem auf die äußeren Cebensbedingungen dieses Volkes. Darin spricht sich ein starker Realismus aus, der die Grundlage für die späteren idealistischen Ausführungen bildet. - Dabei berührt es uns gegenwärtig besonders stark, wenn der Prophet nach Menschen, nach Massen von Menschen ausschaut; das reich bevölkerte Cand, das Cand, in dem es dem Dolke auf den früher verheerten und öde gewordenen, aber nun wieder aufgebauten fluren zu enge wird, das Cand, das seine Einwohner als seinen schmud betrachtet, das ist sein Ideal, wie es ein= mal aus der allgemein israelitischen Grundempfindung, und dann besonders noch aus jener Zeit nach den furchtbaren Uriegen verständlich wird. Schon gibt der Prophet dem Stolze Ausdruck, der sein Cand im Blick auf diese Menschen= menge nach seiner jezigen Kleinheit erfüllen wird. 18 b-21. Dieses starke

Gefühl für die Bedeutung eines zahlreichen Volkes, diese Freude an der immer zunehmenden Masse der Volksgenossen als der Grundlage für alle weiteren idealen hoffnungen, ist für uns ohne Zweifel ein sehr wertvoller Zug an diesem Zukunftsbild des Propheten. Seltsam freilich berührt uns die Art, wie er sich diese heimkehr ausmalt: die anderen Völker werden Israels Sohne und Töchter herbeitragen und ihre Sürsten werden dem bisher so verachteten Dolke Verehrung und Dienste erweisen. Berührt uns ichon diese Überspannung des nationalen Stolzes zum hochmut nicht angenehm, so fühlen wir uns von den folgenden Versen 24-26 geradezu abgestoßen. Jum hochmut kommt hier die Rachgier und die herrschsucht hinzu, in der wir üble Schattenseiten an dem judischen Volksbewußtsein zu sehen haben. Die gange Zuversicht, daß sich jene großen hoffnungen erfüllen werden, ruht aber auf Gott; der ichwermütigen Klage des Volkes, von Gott verlassen zu sein, stellt der Prophet den trost= vollen hinweis auf Gottes Treue gegen sein Volk entgegen, 49, 14-18, der sich unbedingt zu seinem Volk bekennt und ihm auch helfen kann. 50, 1-3. So gründet der Prophet das Selbstbewußtsein das Volkes gang tief auf seine Er= wählung durch Gott, der die Allmacht in seinen Dienst stellen wird. hatten die früheren Propheten das stolze und übermütige Volk mit dem Wort von seiner Verwerfung durch Gott gedrückt, so hebt dieser Prophet das Selbstbewußtsein des Volkes durch die Berufung auf Gottes Gnade und Treue empor. Dazu tritt 51, 1-2 noch die Erinnerung an seinen Ursprung und an seine Ahnen; dahin sollen sie schauen, um das Vertrauen auf ihre hohe Bestimmung, das heil, nicht zu verlieren.

Stand bis jett im Vordergrund, was Israel von der Zukunft zu erwarten hat, und was die Welt ihm schuldig ist, so kommt nun, wenn auch nur sehr kurz, der Prophet auf das zu sprechen, was Israel der Welt schuldet. Das ist nichts anderes als die besondere Mitgist des Volkes Gottes, die Cehre und das Recht, also die ganze geistige Ausstattung, die ihm Gott mit all seinen Offenbarungen verliehen hat. Dieses Recht im Besonderen ist die Fülle alles Guten, nicht nur die gesetliche Regelung des Zusammenlebens. Das heil, das so in die Welt aus Israel hineinkommt, soll dann aber ewig währen. 51,6—8. Die Macht Gottes, die schon so Großes vollbracht hat, wird dem Glauben Bürgschaft für die Vollendung dieser großen Hoffnung sein, ebenso wie auch für die Vergeltung aller Ceiden des Volkes an seinen Bedrängern, 51,9—23. Zion mag schon jetzt seine Prachtgewänder anziehen und den Friedensboten entgegenschauen; denn bald wird es selbst und die ganze Welt mit ihm die herrlichkeit Gottes in ihm sehen.

Aufgrund dieser Gedanken des Propheten wollen wir uns über einige Begriffe und Fragen klar werden, die uns gegenwärtig und vielleicht noch viel mehr in der Zukunft wichtig werden. Es handelt sich dabei einmal um Ziele und Aufgaben und dann um Erkenntnisse philosophischer und religiöser Art. Zu jenen gehört das Heil und das Weltreich, zu diesen die Philosophie der Geschichte und die Erziehung der Menscheit durch Gott.

Der Prophet hat Gedanken über das heil, die wir als irdisch und als national bezeichnen müssen, wenn auch die Wendung in das Universale nicht fehlt. Sein Volk soll wieder sein Land erhalten, um dort zum großen Volke

zu werden und um dann sein ihm von Gott anvertrautes Gut der Welt zu übermitteln zu seinem eigenen Preis und zu dem seines Gottes. Wir denken bei heil an andere Dinge: an Vergebung und Erneuerung samt Leben und Seligfeit in der Gemeinschaft mit Gott und Jesus und allen heiligen, hier zeitlich und dort ewiglich. Dies muß auf dristlichem Boden der höchste Gedanke über das heil bleiben; denn zu der Religion des N. T. gehört die Innerlichkeit, das Jenseits und die Betonung der Persönlichkeit. Aber jenes Bild, das der Prophet entwirft, ist auch heil, wenn es auch nicht das heil ist. Als Christen werden wir alle mitgeriffen, wenn in Zeiten großer nationaler Erregung und hoffnung Bilder von neuer Blüte des Volkes die Seelen erfüllen; als Idea= listen glauben und hoffen wir alle mit, wenn sich der Ausblick auf bessere, schönere Tage erhebt und die Zeit daran zu sein scheint, etwas Neues und Großes zu gebären. So wenden sich jest vieler Idealisten und Optimiten Augen nach dem neuen großen und schönen Deutschland hin, das sich aus dem Rauch und Dunkel des Krieges in Pracht erheben wird. Das sind die Ceute, die auf die Stimme des Propheten aus dem Ende des Erils zu hören bereit sind, der seinem Volk ein Bild der kommenden nationalen herrlichkeit vor Augen gemalt hat, wie sie sein gegenwärtiges Elend ablösen soll. — So geht es, wie es scheint, immer: so haben uns unsere nationalen Propheten in den Befrei= ungskriegen das Lied von dem großen freien Deutschland gesungen, so ist man in das neue deutsche Reich eingetreten mit großen Erwartungen, was nun alles an herrlichkeit kommen werde; und wenn es auch anders gekommen ist, so folgen wir doch alle immer wieder gern, wenn uns solche Seher glänzende Zukunftsbilder vor die Augen malen. Auch wenn die Enttäuschung folgt, so sind solche Bilder immerhin Leitbilder, die den Weg zeigen. Wir bekennen uns darum gern zu jenen hoffnungen, soweit sie Ideale verkörpern. Wir fassen also ein Deutschland ins Auge, das so groß vor uns steht, wie vor dem Propheten sein Volk: frei und einig, blübend im Glang dieses Glückes, voll Wohlstand und Zufriedenheit, und reich an inneren Gütern, wie sie den Gaben entsprechen, die Gott gerade uns geschenkt hat. Das soll auch beil fein. Wir werden die folgenden Jahre benützen muffen, um sowohl die Gedanken der engen und niedrigen Geifter auf diese Bobe, als auch die der Ewigkeitsmenschen auf diese irdische Wirklichkeit hinzulenken.

An jenen Gedanken des Propheten geht uns auch der Begriff der Weltsmacht auf, wie er biblischen Idealen entspricht Die Bibel zeigt uns, wie ein Volk aus engen patriarchalischen Anfängen heraus zu einer schönen nationalen Größe gelangt ist; nach einem tiesen Fall in Zerstörung und Verbannung hinein, erhebt sich in dem großen Propheten des Exils das Ideal der Weltmacht. Israel hat das Recht, wieder unter den Völkern erhöht zu werden, und dafür ist es der Welt sein bestes Besitztum schuldig. Wenn sich auch die Hoffnung auf äußere Wiederherstellung und Größe nur in kümmerlicher Gestalt erfüllt hat, so ist dafür die auf geistigen Einfluß um so schöner in Erfüllung gegangen. Der Segen über Abraham ist wahr geworden: Abrahams Glaube ist in die Welt hineingedrungen und geht seinen Weg immer noch weiter. — Nachdem sich unser Volk aus patriarchalischer Enge zu einer großen nationalen höhe emporgearbeitet hat, steht es seit zwei Jahrzehnten vor der Tatsache, daße

es zu einem Weltvolk berufen ist. Darum handelt es sich in dem großen Krieg, ob es auf diesem Wege aufgehalten und in seine frühere Enge zurückgedrängt oder ob es auf ihm vorwärts geführt werden soll. Die heuchelei unserer Seinde will unser Dolf mieder in die Kleinheit der Zeit guruddrangen, da es sich gang auf innerliche Guter beschränkte und mit ihnen der Welt zum Segen ward. Dafür könnten sie sich ja auf Israels Vorbild berufen, das gerade in seinen Notzeiten sein bestes Erbe ausgebildet hat. So war es ja auch in unserer Geschichte, als sich im Gefolge des dreißigjährigen Krieges und in den Jahrzehnten nach dem Befreiungskrieg die Kraft des Volkes auf geistige und innerliche Dinge richtete, weil sie in den äußeren zu wenig Aufgaben und Freuden fand. Aber einen solchen Rudgug nimmt ein jedes Dolt erft auf das Geheiß des Centers der Geschichte vor. Wenn unser Reich politisch geschwächt oder gar vernichtet aus dem Krieg hervorgehen sollte, dann ift es noch immer Zeit, sich auf diese innerlichen Aufgaben zu besinnen und der Welt wieder zu zeigen und zu schenken, was uns Gott an innerlichen Werten im Kriege neu gewinnen ließ. Aber solange wir selbst über unsere Aufgabe bestimmen, leben wir des Glaubens, daß nicht die äußere Ohnmacht, sondern die äußere Macht den Einfluß des deutschen Geistes auf die Welt verstärken wird. Wir wollen ein Weltvolk sein und bleiben,

Dabei brauchen wir garnicht zaghaft zu sein, auch als Christen nicht, wie der große Prophet zunächst einmal kräftig zu betonen, was uns die Welt schuldig ist. Wenn wir auf Kosten Babels und der Inseln Cand und Schätze bekommen können, um aus allen Cändern unserer Seinde unsere deutschen Stammesgenossen herauszuziehen und ihnen in der heimat wieder eine heimat zu geben, und um es in unserm Cande unserm Volk so wohnlich zu machen, wie es möglich ist, dann wollen wir das als unser Recht und als Segen Gottes dankbar in Empfang nehmen. Dann freilich wer= den wir nicht vergessen, was wir der Welt schuldig sind. Nennt der Prophet Israels Gabe an die Welt Recht und Cehre, so ist die unsrige, soweit es sich geziemt, von diesen tiefsten und feinsten Dingen zu sprechen, Idealismus und Gemüt, "Gewissen und Moral" (Kaiser Wilhelm II.). Jeder ernste Freund des Vaterlandes bangt davor, daß uns diese unsere besten Guter nach einem siegreichen Ausgang des Krieges könnten wieder wie das letzte Mal beeinträchtigt werden. Aber die Erinnerung an diese Zeit ist noch frisch genug, um alle volkserzieherischen Kräfte in Kirche, Schule und Gesellschaft gegen diese Gefahr aufzubieten; ist doch allgemein der Eindruck viel zu stark, daß unsere Rettung als Reich und Dolf allein in diesen Gutern liegt, die zugleich bem Glauben an unser Recht in der Welt und damit an den Willen Gottes über uns Stüte und Inhalt geben. Als Chriften werden wir diese Seite an der Zukunft ganz anders betonen muffen, als es Deuterojesaia getan hat; so einseitig nationalistisch wie er dürfen wir wenigstens in der Kirche nicht sein, weil sich für uns das nationale und das ideale Gebiet zwar nicht getrennt, aber unterschieden haben. Wir sind es der Welt und sind es Gott schuldig, daß wir unser Pfund erft recht wuchern laffen, wenn uns Gott der gangen Welt gum Trok vor der Vernichtung bewahrt hat. Dann wird es aber unsere Weltaufgabe sein, gerade unser eigentliches deutsches Wesen so zu pflegen, wie es sich jest im Gegensatz gegen alles Fremde immer mehr herausstellt, so bedauerlich es ift, daß wir felbst immer von unserem deutschen Gemut usw. sprechen muffen. Aber da ohne eine gewisse Erkenntnis auch diese Aufgabe der Pflege der tief im Unbewußten am besten geborgenen Dolksguter nicht gut möglich ift, muffen wir darauf halten, daß deutsche Sitte und Dentweise, daß deutsche Naturfreude und Frömmigkeit, daß deutsche Sittlichkeit als Wahrheit und Würde überall nicht ohne frohes Selbstbewußtsein fleißig gepflegt und im Gegensat ju dem Fremden herausgearbeitet werde; wobei das Fremde nicht übersehen, sondern gerade als Reiz zur Entfaltung unseres Eigenen kennen gelernt und verwandt werden muß. Deutsche Geschichte und deutsches Lied, deutsche Sitte und deutsche Philosophie, deutsche Art und deutsches Christentum, alles soll grundlicher und stolzer als es bisher geschah, herausgearbeitet werden. Das geschehe im Gegensatz gegen die gefallsüchtige und schwächliche Annahme von fremdem Gut sowie gegen einen anscheinend weitherzigen Internationalismus, der auf die Grenzen der Nation herabschaut, wie der Anhänger des natio= nalen Gedankens herabschaut auf die enge Kirchturmspolitik. Im Volk nicht den Übergang von dem Einzelwesen oder auch dem Stamm gur Menschheit, sondern im Volk die von Gott geordnete Gemeinschaft zu erbliden, die dem Einzelnen gerade die nötige Weite und den nötigen halt gewährt, wie er sie braucht, das ist der Standpunkt, zu dem wir die engen und die allzuweiten Geister heranziehen muffen. Nicht sich in allen möglichen Kulturen herumtreiben, um in keiner heimisch zu sein, sondern durch Berührung mit anderen immer deutscher zu werden, um der Welt immer mehr das eigentlich Deutsche zu geben, das entspricht nicht nur dem Standpunkt des Propheten, sondern auch allen klaren und klugen Überlegungen. Dabei kann uns noch ein Gedanke des Propheten von Wert sein: nirgends verlangt er, daß nun das Erbteil seines Volkes in alle Gegenden der Windrose hinausgetragen werde, sondern er erwartet, daß die Völker kommen und sich ihren Teil holen werden. Wenn wir uns so eigenartig weiter bilden, wie wir es angefangen haben, wenn wir unsere Gabe von Gott für uns immer echter ausbilden, dann kommen die Völker gang von selbst wieder. Und wenn dann die Welt auch nicht am deutschen Wesen genesen wird, so wird sie doch einen Teil ihres geistig=feeli= schen Bedarfes bei uns decken. Freilich wird wie in Israel neben dem Licht der Schatten stehen; ging dort mit dem frohen und besser machenden Vertrauen auf den einen Gott die Überhebung und die Rachsucht gusammen, so geht von uns mit echter Seelenkultur, mit unserer Tiefe und Gewissenhaftigkeit, leider auch Bollerei und Brutalität in die Welt hinaus. Es ist gut, daß wir diese Schattenseite kennen, um soviel wie möglich dawider zu kämpfen.

Kürzer wollen wir von den uns so viel näher liegenden gedanklichen Aufgaben sprechen. Der Prophet vollendet die Anfänge der Geschichtsphilossophie, wie sie bei Hesekiel vorliegen. Wenn sich Gott in der Geschichte offensbart, kommt der Glaube ohne eine solche nicht aus. Der Glaube braucht Sinn, Sinn auch in der Geschichte wie in der Natur und im Leben. Sinn heißt in ihr: weitschauende Lenkung der Völker auf Ziele zu, ein Wille, der Völker niederwirft und aufrichtet, weil er etwas Großes vorhat. Der Prophet hat diese Aufgabe erkannt und vorbildlich gelöst: sein Volk soll gesegnet werden. Wir

gedenken gläubig und dankbar, zumal in dem Advent, wie sich Gott des Volkes Israel bedient hat, um der Welt auf dem innerlichsten Cebensgebiet weiter zu helfen. Aber Gott hat nicht nur das eine Volk, wie dieses gar gern glaubem möchte. Es ist vielmehr nur der Topus für den religiösen Begriff "auserwähltes Volk" und "Werkzeug Gottes" überhaupt. Es ist ergreisend in den Kriegspredigten des Franksurter Rabbiners Seligmann (s. Christl. Welt 1915 Nr. 1) zu lesen, wie er die Verheißungen, die seinem Volk galten, auf sein geliebtes deutsches Volk überträgt. Vielleicht werden wir jetzt für ein Jahrhundert zu Gottes erwähltem Volke, bis er auch uns durch ein anderes ersetzt. — Religiös gewandt ergibt diese Geschichtsphilosophie eine Erkenntnis von der Erziehung der Menscheit im Sinne Cessings. Wie sich jede Weltanschauung zu einer Geschichtsphilosophie erweitert, um die ganze Vergangenheit für sich in Beschlag zu nehmen, so erweitert sich jeder geistig gerichtete Glaube zu einer Auffassung von der Geschichte, die sie als den Weg zu der ihm leuchtenden Offenbarung und dann als den zu ihren höchsten Zielen erkennen sehrt.

## Der Heiland.

Wer soll dieses heil dem Volk und der Welt bringen? Der Knecht Gottes; von ihm handeln die Lieder 49, 1—12; 50, 4—10; 52, 13—53, 12 (siehe auch 42, 1-9). Don den vielen Deutungen, die diese immer noch schwierige Bezeichnung gefunden hat, kommen für uns nicht in Betracht die älteste, die auf den Messias, und die neueste, die auf irgend einen bestimmten Mann der Zeit, etwa auf Serubabel, zielt. Dann bleiben im wesentlichen nur zwei andere übrig: entweder ist das ganze Volk mit dem Knecht Gottes gemeint oder sein idealer Kern, das ideale oder geistige Israel; wenn man unter dem letteren bestimmte Kreise, etwa die Anhänger und Geisteserben der früheren Propheten, besonders des Jeremia, versteht, geht man wieder weit über den vorliegenden Wortlaut hinaus. Nach diesem ist bald das ganze Volk gemeint (49, 3), bald eine von ihm unterschiedene Geistesmacht, die einen Beruf in seiner Mitte zu er= füllen hat 49,6 (haller). Dielleicht kommen wir durch einen Vergleich aus unserem Sprachgebrauch zu einer gewissen Klarheit. Wir sprechen von dem Beruf, den Deutschland in der Welt hat, wir sprechen von der Weltmission des deutschen Volkes als des Volkes der Innerlichkeit und des Gemütes. Dabei benten wir nicht an alle Deutschen, benn wir wissen zu gut, wie viel Bosheit und Oberflächlichkeit es unter unserem Dolke gibt. Wir sprechen auch nicht von bestimmten Kreisen, denn auch in diesen wurde sich viel von jenen Sehlern finden. Wir denken vielmehr an das Deutschland, das seinem tiefsten Wesen entspricht, wie es sich geschichtlich in großen Gestalten und in großen Zeiten gezeigt hat. Wir idealisieren Deutschland, wenn wir ihm solche hohen Eigenschaften und Aufgaben zuweisen. Wir sagen etwa dann "der Genius unseres Dolfes" oder "unser wahres Wesen", wobei dann gerade soviel an unsere Aufgabe gedacht wird wie an unsere Gabe: Werde, was du bist. — Wenn wir so aus unserem Denten heraus diese Gestalt des Gottesknechtes auffassen, dann babnen wir uns auch schon einen Weg, um fie für unsere Dolksaufgaben gu permenden.

Was wird in den Liedern vom Gottesknecht ausgesagt? Der Con, auf den fie gestimmt sind, wird ichon 49, 7 angeschlagen: der Knecht ift verschmäht und verachtet in der Welt; Gott aber wird ihn erhöhen, sodaß sich selbst Könige vor ihm neigen werden. - Die Erhöhung des unter seinen geinden leiden= den Volkes, das ift der Grundton der Lieder. Gerade dieser verachtete Knecht Gottes soll aber auch das Volk Israel wieder aufrichten und dazu soll er auch ein Sicht für dieselben Bölker werden, die ihn so verachtet und geplagt haben. Denn er hat von Gott eine Jungerzunge bekommen, um die Ermatteten mit Rede zu weiden, 50, 4; diesen Auftrag führt er trot alles Hohnes aus, weil er sein Antlit wie einen Kiesel gemacht hat. Standhaft wird er nicht nur alle Leiden, sondern auch das Urteil aller Welt ertragen, was noch viel bitterer ist als sie selbst: daß er seine Leiden selber verschuldet habe. Dann aber wird es an den Tag kommen, daß er litt, was sie verschuldet haben, daß er für sie litt, um die Strafe von ihnen auf sich zu nehmen. Das war der Wille Gottes über ihm. Den hat er erfüllt und darum steigt er wieder auf aus dem Elend zum Licht. Gerechtfertigt steht er nun da vor der Welt, zugleich bringt er vielen das heil, weil er selbst gelitten hat; er nimmt die Schuld von ihnen weg und gewinnt sie zu Anhängern. — So ist Gottes Plan mit ihm vollendet: Gott hat den Knecht geschlagen, um dadurch die anderen, sei es die Volksgenossen, sei es die Völker, von ihrer Schuld zu lösen und zum heil zu bringen. Sein Leiden war also nicht Solge und Strafe eigener Sunde, sondern die fremder, aber nicht nur dies, sondern gemäß göttlicher Gnadenordnung zugleich ein Mittel, um ihm die Gehorsamsprobe aufzuerlegen, und ihn, wenn er sie bestanden, zum Sührer der Dielen zu machen. -

Mag die messianische Auffassung immer wieder darüber staunen, mit welch wunderbarer Genauigkeit hier das zukünftige Geschick des großen Der= söhners vorausgeschaut worden ist, die historische Betrachtung ist nicht minder von der Sicherheit ergriffen, mit der der Prophet hier, vielleicht nicht ohne eigenen schmerzlichen Erfahrungen Ausdruck zu geben, die große Regel formt, nach der die großen Erzieher der Menschheit leiden muffen. Das Enpische ist es, was dieser Stelle ihre überragende Bedeutung und auch ihre Anwendung auf Jesus gibt. Wer führen soll, muß leiden; so heißt die eine, die nieder= drückende hälfte der Regel. Er wird immer mit den Vorurteilen und Ge= wohnheiten der Masse zusammenstoßen, er wird immer mit ihren bisherigen Sührern in Wettbewerb treten. Immer muß er dabei das sauere Amt übernehmen, ihre altgewohnten Maßstäbe und Begriffe anzugreifen; darum versteht man den Sührer nicht, weil er bei denfelben Worten gang anderes denkt, und weil er neue Worte bringt, für die keine Möglichkeit der Aufnahme in den kleinen hirnen oder in den seit langem festgelegten Geiftern ift. Kurg, die Geschichte aller Sührer der Menschheit, auf jedem Gebiet, besonders dem sittlichen und religiösen Gebiet, die uns am meisten angeben, aber auch auf dem staatlichen, läft sich in diese Regel fassen. Die Leiden, die man solchen Sührern antut, sind nach den Zeiten verschieden: von jeher hat man fie gefreugigt und verbrannt, und wenn das nicht mehr ging, dann hat man sie ausgelacht. als Streber gekennzeichnet ober ignoriert. Nie hat man ihnen den reinen Wunsch, die Dinge zu bessern, und die höhere Einsicht zuerkannt; auch an Er=

folgen hat man immer auszusetzen gehabt, wenngleich das die einzige Sprache ist, die man versteht. — Das hat immer auf alle Sührer sehr niederdrückend gewirkt. Daher so viel Ernft und Bitterkeit auf manchem Antlig von denen, die die Menschheit am meisten gefördert haben, besonders wenn anderen die Früchte ihrer Arbeit, Geld und Ehre, in den Schoß fielen. Daher aber auch bei edleren Geistern die Verinnerlichung und Reinigung von allen Schlacken, die Über-windung der Eitelkeit, der Rücksicht auf den eigenen Vorteil; daher das Heranwachsen zu immer strengerer Sachlichkeit in der hingebung an die Aufgaben selbst, daher auch die beständige Selbstkritik, endlich aber auch der durch alle Mißerfolge siegreich hindurchschreitende Glaube an sich selbst, der jede oberflächliche Überzeugtheit von dem eigenen Können abgestreift hat. Jene Der-tennung ist eine Seuerprobe: wer lärmt und sich beklagt, der hat in der Regel nicht die Dauer seiner Arbeit zu erhoffen, Leute wie Schopenhauer ausge-nommen; wer aber ganz leise in der Stille weiter hofft und weiter schafft, wer unbeirrt durch der nächsten Freunde Derzweiflung seinen Weg geht, der kommt auf die Höhe. Aufdenpaßt dann auch die zweite hälfte der großen Regel: er wird Samen sehen und viele zu Anhängern erhalten. Denn endlich bricht sich die Wahrheit durch und die Scham dämmert in einigen helleren und ernsteren Seelen auf; sie kann geradezu brennend werden, wenn sie sich in ihrer Un-bedeutendheit vor dem verkannten Führer entdecken. Mag er selbst es noch erleben oder nicht, das tut gar nichts; es muß ihm selbst auch gleichgültig sein, und man darf ihn nicht allzuviel bedauern, wenn er es nicht erlebt, weil es sich ja nicht um ihn, sondern um die Sache handelt. Dann wird bei ihm, wenn er es erlebt, und bei den anderen das Verständnis dafür erwachen, daß es so hat kommen mussen. Er hat als Glied der Gemeinschaft teilnehmen müssen an den Folgen ihrer Schwachheit und Sünde, die als Verfolgung über ihn gekommen sind; dadurch reiner und stärker geworden, konnte er noch mehr leisten, als ohne dies; so hat er dieselbe Gemeinschaft, die ihn in sein Leiden um ihrer Torheit und Sünde willen hineinbrachte, in die Fülle seines Segens einführen können. Der entscheidende Gedanke ist beidemal der der Gemeinschaft oder der Solidarität: Er muß in die Leiden hinein um dieser Solidarität phapt oder der Solidarität: Er muß in die Teiden hinein um dieser Solidarität willen, sie darf aus dem gleichen Grunde an den Früchten seiner Arbeit teile nehmen. So geht alle Erziehung und alle Förderung der Gemeinschaften von sieht ihre Schäden werden ausgeglichen und ihre Ziele werden angebahnt von Teuten, die unter ihren Schäden und ihrem Mangel an Idealen gelitten haben. Es ist derselbe Grund, der sie zum Arbeiten anstachelt und der ihnen Teiden bringt: Mängel und Sünden. Darum kann man sagen, daß sie die Sünden der Gemeinschaft tragen müssen, nicht an ihrer Stelle, sondern zu ihrem Besten, nicht als juristisch vernstlichtete Abbüher sondern wegen ihrer Gemeinschaft mit der als juristisch verpflichtete Abbüßer, sondern wegen ihrer Gemeinschaft mit der Gemeinschaft. Das Wort "Er trug unsere Sünden" ist natürlich eine Metapher, ein sehr knapper poetischer Ausdruck für einen umfassenden Zusammenhang. Es liegt dabei derselbe Gedanke an die Solidarität zugrunde, wie bei der Übertragung der Verdienste des Sührers auf die anderen.

Das ist nun alles von dem Propheten auf sein Volk bezogen, auf das empirisch wirklich gegebene oder auf das ideale. Israel hat so gelitten unter den Völkern, Israel hat so der Völkerwelt neben vielem Üblen und Schlechten

das beste Erbe seine. Dergangenheit übermacht. Es bedeutet darum die nächste Anwendung jener Regel, wenn wir sie auf ein Volk, 3. B. auf unser Volk anwenden. Die Zeit nach dem Frieden wird uns immer wieder diese Anwendung nahe bringen müssen. Oder sind wir nicht ein Volk, das von jeher unter den anderen Völkern gelitten hat, besonders im Dreißigjährigen Krieg, unter Napoleon, in diesem Krieg? Mußte nicht das herzvolk Europas solches leiden? Dadurch ist es in die Tiese und in sein Inneres hineingesührt worden, daburch hat es manche Fehler ablegen müssen, so viele auch noch übrig geblieben sind. Ist es auch immer schwer, geschichtsphilosophische Zusammenhänge aufzustellen, das ist doch wohl kaum zu bezweiseln, daß unser Volk um den Preis des Dreißigjährigen Krieges seinen Paul Gerhardt und andere, besonders seine

großen Pädagogen, bekommen hat.

Unter dieselbe Regel fällt Jesus. Nicht, daß er hier vorausgesehen ware, aber vorausgesehen ist das Geschick, das Einer wie Jesus haben wurde. Das ist viel mehr als die alte naive oder erkünstelte Messianität. Natürlich wird darum sich die Gemeinde nie dieses Stud am Charfreitag vorenthalten lassen, weil seine erste Abzweckung nationalspädagogischer Art war. Nur muß man darum auf jede Erinnerung an die alte Auffassung von vorausgesagtem Geschid des Messias verzichten und die große Regel zum Verständnis bringen, nach der Jesus sterben mußte. Dann verschwindet aber auch jeder Rest von der alten juristischen Stellvertretungslehre, und die moderne padagogische Auffassung tritt an ihre Stelle, die sich auf jene Beziehungen zwischen Suhrer und Gemeinschaft und besonders auf seine innere Stärkung durch die gehorsam ertragenen Leiden stügt. Wenn wir fo alle religiofen Gedanken und Auffassungen aus dem alten juristisch-logischen Schema umdenken in das padagogische, von Gott an bis zur Kirche, dann werden wir dem Geist der Zeiten gerecht. Jesus, der Erzieher, nicht der Sühner — darin liegt der Umschwung der Gedanken. Dabei muß dann natürlich mehr Gewicht auf sein erhöhtes Wirken gelegt werden, als meift nach der alten Theorie geschieht. Das besteht nicht blog darin, daß er sein Verdienst vor Gott zur Geltung bringt, sondern darin, daß er durch seinen Geist in der von ihm gestifteten Gemeinschaft seine Gläubigen erzieht. Diese Auffassung entspricht genau der einen der beiden Grundauffassungen von Jesu Leidensbedeutung im N. T.; denn neben den vielen Stellen, die seinen Tod nach dem Dorbild des Opfergedankens auffassen, stehen andere, die zum Kern gerade jenes Wirken des zum herzog der Seligkeit oder jum Menschheitserzieher erhobenen gehorsamen Dulders haben.

Außer diesem Gedanken kann auch noch die Torheit, aber auch die Besinnung der "Wir" beachtet werden, die ihre Meinung über den Knecht Gottes ändern; der Sieg des Stärkeren über die Starken auf dem Weg des Duldens, die sichere Anwartschaft derer, die die Ansechtung erduldet und durchgelitten haben, auf die Führerschaft, die nur solche haben können, die etwas durch Prüfung und Widerstand geworden sind — das sind noch ein paar von den vielen Gedanken, die diese Stelle, unerschöpflich wie alle klassischen Worte, dem Nachbenken herzugeben vermag. Natürlich paßt sie nicht auf alles Ceiden, noch nicht einmal auf alles Berufsleiden; wer sich durch einen Zufall oder durch Unglück oder wer sich gar durch eigene Versäumnis, die über das Maß dessen

hinausgeht, was zum tragischen Geschick gehört, Verfolgung und Leiden guzieht, der hat kein Recht auf den Trost dieses Wortes. Aber wo ein klarer und entschloffener Wille, der fühn neue und beffere Bahnen geben muß, den Widerstand des Alten um so bitterer schmedt, je höher das Gebiet ist, um dessen Sörderung er sich müht, wo er in sich all diesen Jammer überwindet und sich im Seuer der Trubsal zu Stahl schmieden laft, da entfalten sich aus der Tiefe des Geiftes heraus ichopferische Kräfte und werden fich ihren Weg suchen, um gerade auch denen jum Segen ju werden, die fie durch ihren Widerstand haben hervorrufen helfen. Natürlich erlaubt es die hohe Weihe dieser Gedanken und der Anklang an das Mnsterium des Charfreitags nicht, jene hehren Worte auf jede Art von zuerst vergeblichem und dann erfolgreichem Wirken zu beziehen. Das Vaterland, die ideal gerichteten Kreise in ihm, sind natürlich schon durch den geschichtlichen Sinn der Worte dazu berechtigt, sich ihrer zu bedienen, so peinlich schon dies manchen biblisch gerichteten Kreisen sein mag. Andere große ideale Bestrebungen, wie etwa unsere großen Vereine, konnen gur Not auch noch ihr Geschick in diese Worte kleiden lassen. Aber alle anderen Organi= sationen, wie etwa die zum Kampf gegen Unzucht und Trunksucht bestimmten, haben zwar alles zu erleiden, was der Prophet als die Regel für jeden, der dem Großen und Guten dienen will, aufgestellt bat, aber seinen Ausdruck darf dieses Geschick in jenen Worten höchstens so finden, daß leife auf diese allgemeine Regel und ihr größtes Erempel angespielt wird.

Alles andere Ceiden, das nicht aus dem Widerstand gegen die Berufsarbeit stammt, muß sich anders trösten lassen. Iwar liegt auch für es die Wendung von dem kausalen Strafgedanken zum finalen Gedanken an Vertiefung und Bestärkung in allem Guten bereit; aber dafür sind andere Texte besser als dieses Prophetenwort, das für alle großen erziehlichen Mächte der Weltgeschichte vors

behalten bleiben muß.

Es bleibt uns die Aufgabe, einzelne Stellen herauszuheben, die zur Behandlung ohne ausgesprochene Rücksicht auf ihren geschichtlichen Gehalt gegeeignet sind.

49, 4 umfaßt die Stimme der Klage über erfolgloses Mühen und zugleich den Ausdruck der Gewißheit, daß doch das Recht und der Cohn für den Arbeiter bei Gott geborgen ist. Dieses Wort läßt sich etwa bei Festen oder Gedenksfeiern oder auch in Grabreden verwenden, wenn es sich um große Männer oder auch um Veranstaltungen handelt, die jenes Geschick des Gottesknechtes gehabt haben, zuerst unter der Erfolglosigkeit ihres Wirkens zusammenzubrechen und dann den schnen Lohn ihres zähen Durchhaltens davonzutragen. Dabei kann man auch weit über das religiöse und nationale Gebiet hinausgehen, etwa auf das der Entdeckungen oder Erfindungen, wenn es sich nur um irgendeinen idealen Zweck dabei handelt.

50, 4—7 paßt besonders auf einen Jünger, der mit seinem Ohr auf Gott lauschte und mit seinem Munde weiterzugeben hatte, was ihm Gott gesagt hat, um die Ermatteten mit Worten aufzurichten. Dieses Wort gehört also an den Anfang oder an das Ende eines Wirkens in Pfarramt oder Innerer Mission, auch schließlich in einem hause oder in einem selbstgeschaffenen Wirkungs=

freis, also zur Einführung in ein solches Amt oder an das Grab zum feiernben dankbaren Gedächtnis gesegneten Wirkens. Dabei wird in der Regel der Zug nicht zu sehlen brauchen, daß der Arbeiter im Dienste Gottes sein Antlikz gegen die Verleumdungen sest wie Kiesel zu machen hat, wobei ihn die unerschütterliche Gewißheit aufrecht halten muß, daß Gott mit ihm ist.

51, 1. Dieses Wort der Erinnerung an den Ursprung eignet sich ganz vorzüglich zu jeder Gedächtnisseier, bei der es sich darum handelt, aus dem Bild der großen schöpferischen Persönlichkeiten und Zeiten neue Ideale und frische Kräfte für Arbeit und Kampf zu gewinnen. Ganz besonders eindrucksvoll läßt sich das am Reformationssest durchführen, aber auch jedes andere regelemäßig wiederkehrende oder einmalige Gedächtnissest kirchengeschichtlicher, vatersländischer oder auch humanitärer und kultureller Art sindet hier einen bildhaften Text, der der Aufgabe, für Gegenwart und Zukunst Kräfte aus der

flassischen Vergangenheit zu ziehen, einzigartig entgegenkommt.

54, 10 ist ein Juwel in eigenartiger Sassung: unerschöpflich in seiner Anwendung auf Volk, Christenheit und den Einzelnen ist dieses Wort freudig= ster Gewißheit, von der Gnade Gottes, von seiner Gnade getragen zu sein. Braucht der Mensch, wenn er nicht seinen halt verlieren soll, eine Stätte, wo er freundliche und starke Gedanken über sich und seinem Leben walten weiß, dann läßt ihn manche Enttäuschung über die Wolken hinausgreifen, wo ein gang fester Wille wohnt, der uns unabanderlich trägt, ohne daß sich seine Gute wie Menschenfreundschaft langsam abschwächt. Auch wenn man sich seine Freudigkeit immer wieder mit einem seelischen Ruck durch Besinnung auf jenen festen und treuen Gotteswillen erfämpfen muß, sie ist doch da und dient als Grundlage für den Aufbau oder den Wiederaufbau eines zermürbten oder zerbroche= nen Cebens, dem es auch an Gute nicht fehlt; benn Gute muß auf Freudigkeit ruben, wie Freudigkeit immer zu einer wenn auch gurudhaltenden Gute führt. Der Gebrauch dieses Wortes am Altar als eines Gnadenspruches oder Grabtertes in gang besonders schweren Fällen, wenn es sich um religiös nicht unempfängliche Gemüter handelt, als fest einzuprägenden Bibelspruchs, der aller Derzweiflung im späteren Leben zu wehren imstande ist - der Gebrauch für all diese Fälle hat sich zu sehr eingelebt, als daß noch etwas darüber gesagt werden mußte. hier erglängt die gange herrlichkeit eines Vertrauens, das es rein auf das Unsichtbare hin trot alles entgegengesetzten Scheines mit Gott wagt und das zugleich auf alle Beweise für sein Recht in der sichtbaren Welt verzichtet, wenn ihm nur die enge Gemeinschaft mit dem unsichtbaren Gotte bleibt.

# Schlußermahnung Kap. 55.

In diesem wunderbaren Kapitel, das alle vorhergehenden Hoffnungen und Verheißungen durch den Hinblick auf Gottes Kraft und Treue stügen und durch Mahnungen zur Treue gegen ihn zur Verwirklichung bringen will, sinden sich einige Worte, die hoch über allen zeitgeschichtlichen Zusammenhang hinauszagen. An ihnen haben sich unzählige Gemüter ihren Trost und ihre Kraft geholt, besonders da ihre schöne und behaltbare Form die beständige Besinnung auf sie leicht macht.

D. 1—2. Mag uns auch die Metapher des Essens in Derbindung mit seelissem Leben weniger zusagen als die des Trinkens oder des Einatmens, so darf man doch dieses Wort ganz verwenden, um Trosts und Kraftbedürftigen aller Art, in Vorbereitungss oder Krankenhausansprachen oder am Grabe den Weg zu neuer Kraft zu zeigen. Manchmal wissen die Menschen nicht ein noch aus; sie verlieren das Zutrauen zu sich selbst, zum Leben, zur ganzen Welt. Das ist der seelische Hunger und Durst, den der Prophet voraussest, wenn er seinen Halt, wenn er Gott andietet. Möglichst ohne Bilderrede, die für gewöhnliche Leute verwirrend wirkt, gilt es, in solche Gemüter hinsein zu sagen, daß man einsach an Gott denken soll. Ohne jede rationale Begründung kann dann etwas von Vertrauen die Seele anwehen, sodaß sie einmal wieder ein paar Schritte weiter zu gehen vermag. Im Gegensach zu der Stärkung, die man im Gedanken an Gott gewinnt, steht die Leere, die der Genuß des "Nichtbrotes" zurückläßt; daß darunter ästhetische und andere Abslenkungen, hohles Geschwäh, oberflächliche Philosophie und Religion zu versstehen sind, kann kräftig hervorgehoben werden.

v. 6-9. Die einmalige oder immer wiederkehrende hinwendung der Ge= danken zu Gott, das Suchen Gottes nicht im Sinn der modernen Gottsucher, son= dern im Sinn der entschlossenen Willenshingebung an den festesten halt und an den Richtpunkt für alles Ceben im Guten, findet an diesem Worte seinen textlichen Untergrund. Diesem Suchen, das Gott entgegeneilt, kommt Gott auch selber entgegen, eine Beobachtung, die man immer wieder machen wird (Jakobus 4, 8). Gott deckt dann alles, was vergangen ist, zu; es ist, als wäre es zum ersten Mal, daß man mit ihm zusammentrifft. Wie sehr dies über alle menschliche Erwartung hinausgeht, sagt v. 8-9. Diese einzigartigen Worte gelten aber auch ohne diese Beschränkung auf die Begegnung mit Gott; sie drücken für alle Gelegenheiten und Geschicke die Gewißheit aus, daß wir Men= schen nur gang turg in die Bukunft sehen und nur mit unserem Maß die Gegenwart meffen können. Es kommt aber immer nicht nur anders, als wir denken, sondern auch viel besser, als wir fürchten. Nur dürfen wir niemals erwarten, daß gerade das Gute kommt, auf das wir hoffen, und daß das Böse ausbleibt, das wir fürchten; wir muffen vielmehr uns immer wieder der Uberzeugung eröffnen, daß es kommt, wie Gott will und daß ein guter Sinn darin stedt, der auf unser Bestes gerichtet ist. Das ist schwerer, als unsere noch so logische und gläubige Rhetorik zugeben will. Darum muffen wir dieses starke Wort mit aller Kraft eigener erprobter Überzeugung immer wieder anbieten und für es einfachen Gehorsam und blindes Vertrauen fordern; das ist es, was so manche in sich unruhige Seele begehrt: von einem starken Willen zum Vertrauen aufgefordert zu werden, ohne daß schon die Einsicht das Warum und Wozu erhellen kann. Das Vertrauen wird um so schwerer, je fester der Wille an seinen Wünschen hält und sich dagegen wehrt, Gottes Magstäbe und Gedanken anzunehmen.

D. 10—11. Gottes Wort, nicht dasselbe wie jedes Bibelwort oder gar jede Predigt, ist voll von Leben schaffender Kraft wie der Regen, der alles sprossen läßt. Zu Gottes Wort aber gehört alles, was den Ausgleich gegensüber allen menschlichen Mängeln bildet, und was unsere Kraft uns schön ers

neut. Wenn solches Evangelium, also das Wort von der Kraft Gottes, ohne Belastung mit Lieblingsmeinungen einfach und fräftig bezeugt wird, dann gibt es immer Menschen, bei denen es einen Widerhall sindet. Denn wir brauchen alle, wenn wir wirklich leben und nicht bloß vorhanden sein wollen, immer neue Anregung und Unterstützung, die uns zu teil wird, wenn wir uns an die großen, starken und ewigen Worte Gottes halten, die das Leben der Menschen in die Reihe bringen wollen.

# Shluß.

Warum nennt man Deuterojesaia den Evangelisten des Alten Bundes? Zwar ist er Patriot, und in einem so ausgeprägten Sinn Patriot, wie es sich taum mit Jesus und Paulus verträgt: die Macht und die Größe feines Dolkes, und diese in einem recht äußerlichen Sinn, beherrschen alle seine Gebanten; um so mehr glüht er für sie, je geringer diese Stellung seines Doltes in seiner Gegenwart ist. Sein höchstes Gut also, nach dem man immer jeden Menschen und besonders auch jeden Frommen beurteilen muß, ift gang und gar irdifd, weltlich, nämlich fein Dolt. Aber der Geift, in dem er die Größe seines Volkes erhofft, ist von besonderer Art. Der Prophet ist durchaus Uni= versalist: er rechnet mit ber gangen Bolferwelt, wie fie sich damals bem weiter schauenden Blid auftun mußte: die Welt für sein Dolf und sein Dolf für die Welt. hat jene seinem Dolke zu erstatten, was sie ihm schuldig ift, Ausgewanderte und Vertriebene, Ruhm und Schätze, so dieses, was ihm als göttliche Mitgift geworden ist, Recht und Cehre. Dazu ift der Prophet gang und gar Idealist: von seinen Hoffnungen und Wünschen aus schaut er die Welt an: so muß es werden, also wird es so sein. Natur und Geschichte, Könige und Völker haben nichts anderes zu tun, als seine Hoffnungen zu erfüllen; es kann ja gar nicht anders sein, als wie er sich die Dinge denkt; um Catsachen fümmert er sich nicht. Anders ausgedrückt ist er Optimist: alles liegt in dem goldenen Schein der sicheren hoffnung vor ihm: so kommt es, und zwar ganz bestimmt; dem reinen Sanguinifer ist alles voll von Lust und Seligkeit. Da er Gott fennt, ist dieser Optimist ein Gläubiger, an dem man seben kann, was Glauben und Vertrauen ist: Gott, der herr der Natur, ist auch herr der Geschichte; barum wird er die Guter, die der Prophet für sein Dolf erwartet, in seine hand nehmen, die ebenso mächtig ist wie sein Sinn treu, und alles über die Maßen herrlich herausführen. Endlich ist er auch eben darum Enthusiast: bald und sicher erwartet er die Erfüllung all seiner hoffnungen; hem= mungen gibt es nicht, denn die gange Welt muß sich einfach dem Willen Gottes und dem Wunsche seines Propheten bereitstellen. Er sieht mit dem Blid des Schwärmers die Derwirklichung aller hoffnungen gang nabe und gang glanzend vor sich.

Man wird sehr oft an Sichte erinnert und zwar an seine Reden an die deutsche Nation. Dasselbe nationale Pathos, dieselbe Verbindung der nationalen Hoffnung mit dem Bestand der Menschheit, dieselbe idealistische und optimistische Zuversicht, die sich um Tatsachen gar nicht kümmert, wenn es sich dar

Schluß.

um handelt, ein Ideal zu beweisen und zu empsehlen. Derselbe Schwung der Begeisterung, die mit hohen, nicht selten einsach klassischen Worten auszusprechen weiß, was in einer trüben Zeit an Hoffnungen und Erwartungen durch die Seele der Besten eines Volkes geht. — Darum teilt der Prophet die wechselnde Schätzung, die der philosophische Patriot erfährt: die einen reißt er mit, die anderen stößt er ab, das eine, weil er mit dem Schwung der Gefühle und der Worte alle wahlverwandten Seelen entslammt, das andere, weil er durch seinen Mangel an Tatsachensinn die realistisch nüchternen Geister argwöhnisch macht.

So gewinnen wir eine Dorstellung von der Möglichkeit, wie wir diese Stude verwenden können. Eine Gefahr für jeden, der sich gern ichwarmerischen Gefühlen und hohen Worten hingiebt, find fie ein gludliches Gegengewicht gegen alle trocenen und niederziehenden Bedenklichkeiten. Darum gebort Deuterojesaia, der ein Mann der Gefühle und der Worte, aber nicht der Caten ift, mit seinem Pathos in die Seier von Sesten, nicht auf das Seld der Cat, wie ja immer unbedingter Optimismus ober Pessimismus die Tatkraft lähmt. Sefte mit seinem hochtonenden Wort zu schmuden, dazu ift er der Mann. An Worten, die leuchten und flingen und barum jedem Seste Glang und Klang geben, ist er so reich wie wenig andere. Die Zuversicht und Begeisterung zu stärken mit seinen Worten, auf dem Gebiet vaterländischer oder religiöser hoffnungen und Aufgaben, dazu ist er der Mann. 3war hat er niemals wie Sichte ins Auge gefaßt, wie jenes Ideal etwa auf dem Wege der Erziehung erreicht werden könnte; denn alles und alles erwartet er von Gott. Aber er gibt jeder Erziehung etwas, was auch wirksam bleibt, wenn der Rausch der Seste verflogen ist: Begeisterung und Freudigkeit. 3mar verträgt die Alltagsarbeit nicht beständige Begeisterung; aber die Seste sind dafür da, um sie mit ihren Seiern gleichsam auf Dorrat, trot des Wortes von der herings= ware, im Innern des Menschen zu bergen. Auf viele Jahre brauchts ja nicht zu reichen, sondern nur von einem Sest zum anderen. Wir wissen nicht, wie auch der edle Mann der Tat, dem sie seine Seier ift, die Seier des Sestes mitunter nötig bat. Mit dieser seiner Begeisterung und Zuversicht wagt er es, aller Erziehungsarbeit einen gang anderen Boden zu bereiten als seine Vorgänger. Strafen diefe, fo troftet er; ichreden diefe, fo erwedt er hoffnung und Dertrauen; schlagen diese nieder, so richtet er auf. Freilich hatten jene hochmutige gu beugen und diefer Gebeugte zu erheben; aber es ift doch im Grunde ein gang anderer Weg: Deuterojesaia will Einfluß durch Dertrauen und Gute, wie fie dem sanguinischen Optimisten so nahe liegen. So erzieht Gott, wenigstens alles, was gedrückt und gebrochen ift, daß er durch sein Jutrauen Selbstvertrauen erwedt und durch Selbstvertrauen die Kraft stärkt. Darum gehört Deuterojesaia zu den erquidenden und aufbauenden Geistern des Alten Testaments; wie er damals durch seinen Enthusiasmus sein Volt hat aufbauen helfen, so tann sich immer noch ein Dolt an ihm erbauen, so tann sich immer noch, wenn man feine Worte ins rein religiose Gebiet überträgt, jeder Fromme an ibm sein bikden Mut und Zuversicht stärken, wenn sie ihm, was so oft vorkommt, ausgegangen sind. Solche Stärfung ist möglich, auch wenn gar feine Grunde für den Augenblick vorliegen, rein aus der Stimmung und Grundüberzeugung

des Stärkenden heraus; diese vermag allerlei Gedanken= und Gefühlsverknüp= fungen einzuleiten, die ganz unvollständig sein können und doch auf einmal die Seele, die eben noch voll Dunkels war, mit hellem Sonnenschein erfüllen.

So gehört Deuterojesaia ganz und gar auf die Seite der aufbauenden, nicht der kritischen Propheten. Unter diesen ist er der größte, wenn man den Schwung der Begeisterung zum Maßstad der Größe für solche Geister macht. So tritt er neben den Hesekiel, der darum reicher ist als er, weil er neben jenem Enthusiasmus nicht nur eine kritische Seite, sondern auch den Sinn für die Organisation hat, der Deuterojesaia ganz und gar abgeht. Dafür ist dieser aber die stärkere Natur, die gerade um ihrer Einseitigkeit und ihrer Begeisterung willen ganz anders gewirkt hat und noch weiter wirkt als der priesterliche Prophet des Exils.

Wir fügen noch ein paar Bemerkungen über die Art bei, wie Deuterosjesaia in der Predigt und im Unterricht behandelt wird.

In den Eisenacher Perikopen ist er mit vier Stellen vertreten. In der öfter genannten Sammlung von Stage findet sich zunächst eine Predigt über den Adventstert 40, 1-8 mit dem Thema: Adventsaufgaben; sie bestehen im Trösten in Angst, abergläubischer Furcht und ähnlichem Seelendruck durch hin= weis auf die alle irdischen Güter übertreffende herrlichkeit der uns aufbehaltenen himmlischen Wohnungen; ferner in der Bereitung des Weges für den Heiland durch Entfernung alles Selbstruhms und alles Anstößigen, zumal im engen Kreis der Samilie. — Eine Passionspredigt über 52, 7—10 behandelt im engen Anschluß an den Passionsgedanken die Friedensbotschaft aus Ierusalem, sowohl die zur Zeit des Propheten, als auch die von Jesus und seinen Boten, wie fie auch uns den äußeren und inneren Frieden übermitteln will. Eine Pfingstpredigt über 44, 1-6 handelt von dem heiligen Geist als dem rechten Zeitgeist, weil er Frieden statt des Unfriedens, Würde statt der Ehre, Mut im Gegensat zum Derzagen bietet. Über 55, 6-11 handelt die Rogatepredigt: Ruft den herrn an, indem ihr euch durch seine gnadenreiche Nähe locken, durch seine Vorsehung leiten und durch sein fruchtbringendes Wort segnen laft. Am Totenfest dient die Stelle 40, 6-8, die hier mit Recht von den vorhergehenden Versen getrennt wird, als Text: die Derse enthalten eine ernste Predigt der Vergänglichkeit, die uns beugt und erhebt, und weisen auf Jesus hin, in dem das Ceben ist. -Wie man sieht, behandeln alle diese Predigten zumeist in alten Sormen die herkommlichen religiofen und ethischen Gedanten; die Beziehung auf die hoffnungen des Volkes und die Aufgaben an ihm, wie sie sich uns als die haupt= sache an dem Propheten ergeben haben, liegt den Predigten, wie freilich auch den ausgewählten Terten, fern.

Die besten Vorbereitungswerke für den Unterricht beschränken sich darauf, die Gestalt und den Gedankengehalt des Propheten deutlich zu machen. So behandelt Rothstein seine Zeitverhältnisse und ihren Eindruck auf die Versbannten, dann seine hauptgedanken, nämlich die frohe Botschaft von der Erslösung und die Aufgabe des erlösten Israel, des Knechtes Gottes. Thrändorf bespricht, in seiner einteilenden und zusammenfassenden Methode, den Trost für das Volk, den Retter Cyrus, den leidenden und erhöhten Knecht Gottes und den Missionar der Welt. Er unterläßt es nicht, mit einzelnen Bemerkungen

die Anwendung auf unser Dolk zu machen. Staude behandelt die Tage und Klage der Juden in Babylon mit Heranziehung von Psalm 137, die frohe Botschaft von der Errettung, die Predigt von der Majestät Gottes, die Errettung durch Cyrus, endlich den Knecht Gottes; er geht noch weiter als Chrändorf in der eindringenden Erläuterung und Würdigung, sowie in der Unterscheidung zwischen Christlichem und Unterchristlichem in seinen Liedern. Aber alle bleiben noch zu start im Geschichtlichen hängen und versäumen es, das Allgemeine zur religiösen Bildung der Schüler herauszuholen, wie das in unserer Behandlung angestrebt worden ist. — Sicher sollte man aber auf die ganz andere Art dieses und der folgenden Propheten aufmerksam machen, die sie von den früheren unterscheidet: haben diese gehandelt, so bleiben sene bei der Betrachtung; haben diese Geschichtsauffassuffassung dem Inhalt der Religion einverleiben; haben diese gemacht und gestraft, so wollen sene vor allem trösten und aufrichten.

# Haggai.

Der entscheidende Gesichtspunkt für die geschichtliche Würdigung und die praktische Verwertung des haggai ist der, daß er der Nächste nach dem großen Propheten des Exiles ist. Das bedeutet zunächst einmal, daß es hoffnungen und Wünsche gibt, die sich erfüllen, Weissagungen, die sich verwirklichen. Freilich sieht die Erfüllung anders aus als die hoffnung, und die Verwirklichung bleibt hinter der Weissagung zurück. Davon sich und anderen einen starken Eindruck zu verschaffen, bleibt immer eine wichtige Aufgabe in dieser Welt der Erbärmlichkeit, um vor dem Überschwang der hoffnungen und vor dem Schmerz der Enttäuschungen zu bewahren. Daneben aber gibt es noch einen sehr praktischen Gesichtspunkt: es gilt, nicht unerreichten Idealen nachzutrauern, sondern zu schaffen und zwar, wenn es sich um Kirche und Volk handelt, zu organisieren. Endlich sieht man an haggai, wie die hoffnung der Menschen, wenn sie auch einmal enttäuscht ist, immer wieder weiter flattert; denn er ist durch und durch messianisch.

## Кар. 1.

3wei Eindrude hauptsächlich werden in dem Lefer erweckt. Der erste ist der von der Minderwertigkeit der Bevölkerung, wie sie wenigstens dem Propheten erscheint. Mit glühender hoffnung hatte Deuterojesaia auf den Knecht Gottes geschaut, und die besten unter den Juden hatten sich gesehnt nach Zion; und als sie da sind, bauen sie sich häuser voll von Eurus und lassen den ersehnten Tempel in Trümmern liegen. Man wird an die Jahre nach dem Krieg von 1870 erinnert: das große Ziel des Jahrhunderts, das Deutsche Reich, ist erreicht; aber da versagt die Bevölkerung. Man gibt sich dem Materialismus in jeder form hin, treibt Lugus und Künste, vergift aber Kirchen zu bauen. Besonders stark war bekanntlich diese Kirchennot in den großen Städten, na= mentlich in Berlin. Wenn der große Krieg für uns fehr gunstig ausgehen sollte, werden wir alle darauf gerustet sein, aus jener Erfahrung beraus dem Kultus des Eurus entgegenzutreten und an die Bedeutung der Kirche zu er= innern. Zwar können wir nicht die Beweisgrunde des Propheten anwenden: denn es ist für uns eine gang unmögliche Verknüpfung, Naturereignisse wie etwa eine Dürre mit einer solchen Versäumnis zu verbinden, wie er sie tadeln muß. Aber wenn wir zwischen die beiden Dinge, den Tempel und die Not, die Gesinnung einschieben, die die Kirche erwecken soll und von der die Arbeit eines Candes lebt, dann gewinnt die Stelle einen sehr brauchbaren Sinn für uns: fehlt es an Gottesglauben, an Sparsamkeit, an Dankbarkeit, dann gereichen die Gaben der Natur nicht zum Segen, sondern zum fluch; und fehlt es an Ge= wissenhaftigkeit, Fleiß und Tüchtigkeit, dann arbeitet man in einen "durchlöcherten Beutel" hinein. — Die Kirche als Pflegerin des geistigen Cebens und 
dieses als tiesster Bestimmungsgrund für alles wirtschaftliche Ceben, das alle 
jene genannten Tugenden und dazu noch Unterordnung in der Gemeinschaft 
verlangt — das gibt einen Gedanken, dessen Behandlung in einer Gegend sich 
lohnt, die aus einer landwirtschaftlichen und kirchlichen eine industrielle und 
kirchenseindliche werden will. Das werden freilich die meisten Ceute nicht begreisen, daß die Mächte über das wirtschaftliche Gedeihen eines Dolkes im 
tiessten Grunde entscheiden, die die Gesinnung bilden helfen.

Daneben kann man die Stelle verwenden, wo im einzelnen Sall eine Gemeinde nicht recht an den Neubau oder den Umbau einer Kirche beran geben will. Derständige werden es freilich wenigstens fühlen, wie wichtig und ent= scheidend eine solche Stätte der Anbetung und Gesinnungspflege ist. Wir stehen hierin ganz zu Haggai und gegen Amos und Jeremia: wir sind ganz und gar Kirch enleute, wir wissen, daß das haus Kirche und die Anstalt Kirche gar nicht zu entbehren sind. Die Frömmigkeit bedarf stets eines solchen Sammelpunttes und Stütpunttes, wie es jenes ist, und einer pflegenden Gemeinschaft und Veranstaltung, wie es diese sein soll, um nicht zu zerflattern und zu verwildern. Die Kritik jener Propheten wird niemals fehlen dürfen, aber haggai's Geist behält doch das lette Wort. Ift Kirche auch niemals hauptsache und 3wed, so ist sie doch das Mittel; ist sie auch nie der geistigen Gemeinschaft der Gläubigen mit Gott und der Gläubigen unter einander gleichzuseten, fo ift fie doch, wenn auch nicht der Leib zu diefer unsichtbaren Seele, aber das Gefäßt, in dem sich jene hält, und das Wertzeug, das diese bildet und erhält. Ift sie auch ein notwendiges übel, so ist sie doch mehr notwendig als übel. Deuterojesaig fann begeistern und Ziele zeigen; aber er bleibt ein einsamer Träumer, wenn nicht hagggi mit nüchtern praftischer Organisation zu verwirklichen bilft. was jener ersonnen bat.

## Кар. 2.

Nicht bloß die Menschen bleiben hinter den Erwartungen gurud, sondern auch die Derhältniffe. So wie hier die Wirklichkeit kummerlich anmutet im Dergleich zur einstigen Erwartung, so ist es immer: wir haben in unserer Seele eine Kraft, die uns alles im schönsten Lichte zeigt; aber wenn es kommt, dann ift es nüchtern und grau. Es sind das die geringen Tage, wie sie immer nach Reformationen, großen Siegen und Reichsgründungen eintreten: wir bleiben in der Welt der Erbärmlichfeit. haggai fagt, wie man folder Enttäuschung berr werden foll: ftart fein, arbeiten und fich nicht fürchten. Das wird auch für uns gelten, wenn nach dem Krieg im neu erstandenen deutschen Daterland die alte Jämmerlichkeit wieder jum Dorschein tommt, die der Kriegssturm scheinbar weggefegt hat. Stark sein, also die Wirklichkeit ertragen, wie sie ift, und sich nicht aus der Sassung bringen lassen; arbeiten, nicht mehr bloß hoffen und wünschen, sondern arbeiten an der Ausgestaltung der Ordnungen und an den Menschen, die gerade dann, wie immer nach großen Erhebungen, dem allgemein menschlichen Gesetz des Rudschlages in die gewöhnliche Gesinnung ihren 3oll entrichten muffen; und fich nicht fürchten, also nicht jammern und fcmarg= sehen, wie man vorher alles rosig angeschaut hatte. Denn D.5 Gottes Geist bleibt in der Mitte.

 $\mathfrak{D}$ . 6-9. So schön die Stelle sinnbildlich ausgedeutet werden kann im Sinn der Mission, so wenig ist damit ein empfindlicheres Gewissen einverstanden; denn haggai denkt doch bloß an das, was von den Völkern nach Jerusalem her kommen soll, und nicht das, was von da aus zu ihnen hingehen soll. Die Schähe, die er erwartet, sind so materieller Art, daß an eine Vergeistigung nicht gut zu denken ist. (Zur Würdigung der Stelle vergleiche das zu Jesaia 60 und 61 Gesagte.)

D. 10—20. Der hauptgedanke dieses Abschnittes fällt unter das, was zu Kap. 1 gesagt war; einen Einfluß auf das Wetter dürsen wir uns und andern nicht von einem Kirchenhaus oder von der Kirchenanstalt versprechen. Es hängt von den Derhältnissen ab, ob man gegen solche immer noch herrschenden Erwartungen streiten oder ob man sie ganz einfach durch richtige höhere Erwartungen überwinden und damit aus den Angeln heben soll. In V. 13 steckt ein seiner Gedanke, wenn uns seine Form nicht so unangenehm wäre: ein unreiner Mensch macht alles gemein, womit er in Berührung kommt; dagegen machen nach V. 12 heilige Dinge so leicht nicht andre Dinge heilig. V. 20—23 schwingt sich die enttäuschte Hoffnung wieder einer ganz nahen Zukunft zu, die sicher mit großen Umwälzungen in der Welt das große erhoffte Glück brinzen wird.

# Maleachi.

Wir suchen die Frage zu beantworten: Wie wirkt dieser Prophet in denselben kummerlichen Verhältnissen, die uns haggai gezeigt hat?

### Kap. 1.

D. 2—5. Der Prophet stärkt die Gewißheit, daß Gott mit seinem Volke sei, auch wenn er es straft; die Gewißheit der Liebe Gottes muß die tragende Grundlage für alles Wirken an Einzelnen und an dem Ganzen bleiben, freislich in der Art, wie sie hier mit scharfem Ernste zusammen ist. Cauter optimistische Gewißheit ohne solchen Ernst macht verwöhnt, lauter Ernst ohne jene Gewißheit macht verzweifelt.

D. 6—14. Diese überaus scharfe Strafrede gegen die Priester sett voraus, daß ihr Werk herzlich nötig, aber ihre Art, es auszuüben, recht pflichtwidrig ist. Die ganze Rede atmet also zwar Kirchengeist, aber keinen Pfaffengeist. Kirche und Priester sind nötig, aber gewissenhafte und sorgsame Priester. Deren Derrichtungen sind hier so abweichend von unsern Aufgaben geschildert, daß sich eine Verwendung im Einzelnen erübrigt.

## Кар. 2.

Brauchbar, ja wunderschön ist das "Bild eines Priesters nach Gottes Herzen": D. 5—7 die tiesste Grundlage seines Wesens ist Leben und Friede, Ehrsturcht und Demut vor Gott; ganz und gar wahr und aufrichtig ist sein Verhalten, was immer bei einem Priester bemerkt werden muß; Friede und Redlickeit ist sein Wandel; Erkenntnis und Weisung zu geben ist sein Beruf; dazu, was das Größte ist, soll er die Menschen vor Schuld bewahren. — Diese Worte, die den edelsten Prophetengeist atmen, geben einen herrlichen Text für alle Gelegenheiten, die sich im Leben der Mitglieder des besondern und des allgemeinen Priestertums sinden; also für die Einführung und das Begrähnis von Pfarrern und Gemeindeältesten oder andern ehrwürdigen und einflußreichen Christen; für Ordination und Jubiläum, für Pfarrkonferenzen und Versammlungen von Arbeitern an allen Arten von christlichen Werken.

D. 10—16 spricht der Prophet ein scharfes Wort über Mischen und leichtfertige Trennung von Ehen. Für eine praktische und nüchterne Predigt über die Ehe bietet er damit einen guten Text, zumal wenn Mischen und Ehescheidunger überhand nehmen. Unter Mischehen dürsen wir dabei nicht bloß die von Angehörigen verschiedener Bekenntnisse, sondern ganz im Sinn des Textes auch solche von Angehörigen verschiedener Völker verstehen, wofür uns der Krieg die Augen geöffnet hat. Die Ehescheidungen aber sind eine Solge von

der ungenügenden Prüfung derer, die sich ewig binden wollen, und ein Zeichen, daß die Ehen nicht alle im himmel, also nach dem Willen Gottes, geschlossen werden.

#### Kap. 3.

Bu den bisher von dem Propheten genannten Verfallserscheinungen, Gleichaultigkeit gegen den Gottesdienst, gegen die Ehe und gegen den Stamm, tritt als ichlimmste die Stepsis, die fich auf das alte Bedenken stügt, das immer, auch noch heute weit und breit, durch den Blick auf das Glück der Gottlosen und das Unglud der Frommen erwedt wird. Keine neue Cosung bringt der Prophet, sondern die alte: er vertröstet auf die Zukunft, wo der Tag Jahves alles aus= gleichen werde. Es ist aber Zeit, daß neue Gedanken, neue Magstäbe und gang neue Werte aufkommen, um die Blide der Menschen auf sich ju gieben und alte Rätsel zu lösen; dazu gehört der Verzicht auf die sog, sittliche Weltordnung im gewöhnlichen Sinn des Wortes, gemäß der jeder postuliert, daß die Dinge geradeso sein und ablaufen sollen, wie er, der Gerechte, es erwartet; statt dessen sollte man lieber die Dinge selbst werden und verlaufen lassen, wie fie wollen oder muffen, und hinter den mächtigen Begebenheiten des Cebens und der Welt Gottes Größe und Gewalt, demütig und für alles dankbar, ver= ehren. Das ist der Tag Gottes, die Zeit, da sich diese Offenbarung vollzogen hat, und der Tag ist mit Christus angebrochen.

Kap. 4, auch als 3, 18—24 bezeichnet, ist eine Adventsperikope; der ernste Hintergrund des Gerichtes und die vorausgesagte Gestalt des Vorläusers läßt sie dazu geeignet erscheinen. In der Sammlung von Stage steht eine recht geschickte Predigt über diese Stelle; das Thema "Unsere Rüstung auf den Tag des Gerichtes" wird behandelt, indem aufgezählt wird, was wir brauchen: Einen Moses, der uns das Gesetz predigt, einen Elias, der uns zur Buße ruft; einen Christus, der uns das Heil bringt; — dieser wird unter der Sonne der Gerechtigkeit verstanden.

# Sacharja.

Kap. 1 - 6.

Auch dieser Prophet ist voll von Worten der hoffnung und des Enthusiasmus; er schaut die Erhöhung und zufünftige herrlichkeit seines Volkes in seinen Nachtgesichten voraus. Die Bedingung für den Eintritt dieser hoff= nung ist die Bekehrung, auf die er in D. 1-6 des ersten Kapitels hinweist: wie sich ihre Dater unter dem Einfluß der damaligen Propheten bekehrt haben, so sollen sie sich, unter dem Eindruck von deren immer noch geltendem Gotteswort, von ihrem bosen Wandel bekehren. Welcher Art die darauf folgende messianische herrlichkeit sein werde, schildert der Prophet in seinen Nachtgesichten. Diese ergeben ein Idealbild von dem Glückszustand eines Volkes, wie es uns immer noch von Wert sein kann. Das Cand wird befreit von den Seinden und wieder behaut werden; weit werden sich die Städte dehnen vor Wohlstand: denn das Erbarmen Gottes kehrt zu dem Cand zurück, nachdem es für eine fleine Zeit dem Jorne gewichen war. Ist auch noch jest alles in tiefster Rube, so tritt doch diese Umwandlung bald ein. Das ist der Sinn der ersten Vision 1,7-17. Die zweite 2,1-4 zeigt die vier Schmiede, die die vier feindlichen hörner vernichten werden. Der Jüngling mit der Megschnur, den die dritte Dission zeigt, will das Cand messen, aber es wird so weit und breit daliegen, daß es gar nicht zu messen ist. Nach der vierten 3, 1-10 wird der hohepriester so von seinen Sünden gereinigt, wie er von seinen schmutigen Gewändern befreit und mit reinen angetan wird. Das soll ein Vorzeichen sein. daß bald der Knecht Gottes Serubbabel erweckt werden wird, der den Tempel wieder aufbaut; darauf wird dann das Reich des Glückes und der Herrlichkeit beginnen, in dem sich die Söhne des Volkes gegenseitig unter ihren Weinstock und Seigenbaum einladen werden.

Der hauptgedanke der fünften Vision, die das Bild von dem goldenen Ceuchter zwischen den beiden Ölbäumen enthält, 4, 1—6a, 10b—14, ist die gemeinsame herrschaft der beiden gesalbten Gestalten, des hohenpriesters Josua und des künftigen messianischen Königs Serubbabel. Die beiden folgenden Gesichte haben einen ethischen Gedanken gemeinsam: die sechste Vision 5, 1—4 meint mit der fliegenden Buchrolle den Fluch über alle Meineidigen und Diebe, die sich im Cande aushalten; die siebente mit dem Weib, das in das Epha gesteckt und von zwei Weibern nach Babylon gebracht wird, die Bosheit, die aus dem Cande geschafft werden soll. Endlich zeigt die achte die Aussahrt der Kriegswagen zum Weltgericht 6,1—8.

Wir können dem Inhalt dieser nationalen hoffnungen im allgemeinen zustimmen: Freiheit, Reinigung der Führer und des Volkes, die Vertreter der

weltlichen und der kirchlichen Macht als die beiden Gesalbten Gottes — diese Jüge des hoffnungsbildes können wir zu Zielen unsres hoffens und Strebens machen. Die Form dieser hoffnungsbilder ist uns freilich zu orientalisch, also zu fremdartig, zu bunt und zu schwer. Kaum ein einziger Einzelzug lätt sich verwerten, man müßte es denn mit G. Maner wagen, etwa die Einschließung des Weibes der Bosheit auf die Lokalisierung der Prostitution zu beziehen.

6,9—15 ist nur geschichtlich bedeutsam, ohne jeden messianischen Wert; der wichtigste Zug in diesem hoffnungsbild ist der Ausdruck einer überidealistischen hoffnung D. 13, daß Josua und Serubbabel, die staatliche und die kirchliche Macht, in friedlichem Einvernehmen mit einander herrschen werden. Ob Zeiten kommen, in denen wir diesen Gedanken im Anschluß an jenen Ders behandeln können, steht dahin; für ein Reformationsfest oder ein Sest des Evangelischen Bundes in Zeiten eines neuen Kulturkampfes wäre dieses Bild nicht ohne Bedeutung.

### Kap. 7.

hier spricht reiner ethischer Prophetismus: man kann Gott mit Sasten und allen anderen kultischen Übungen nichts geben noch etwas von ihm das mit erreichen; denn er bedarf unser nicht, und erst recht ist das Sasten nicht das, was er von uns verlangt. Dafür verlangt er von uns die Beobachtung der sittlichen und sozialen Grundsorderungen, wie sie immer von den Propheten aufgestellt worden sind. Der Gedanke, daß all jenes kultische Tun nicht auf Gott gerichtet ist, sondern daß es die Ceute um ihretwillen auf sich nehmen, gibt diesem Abschnitt eine besondere Wendung für die Behandlung jener allzgemein prophetischen Erkenntnis. Die Wahl der Stelle als Perikope für den 13. Sonntag nach Trinitatis gibt Gelegenheit, über selbstsüchtigen Gesetzes und Gottesdienst und den Dienst am Nächsten in Wort und Werk zu sprechen.

#### Кар. 8.

In Kriegszeiten kann man die Stimmung nachfühlen, aus der heraus der Prophet das schöne Friedensbild D. 1-5 entworfen hat; für die Zeit zwiichen dem höhepunkt dieses Krieges und seinem Ende empfiehlt sich dieses Wort als Text. Noch schöner und reicher an Beziehungen ist das Wort D. 12-13, besonders D. 13: Wenn ihr ein fluch gewesen seid unter den Nationen, so bringe ich euch jetzt das heil, damit ihr ein Segen werdet. — Ebenso ist D. 16—17 ein Wort für die Zeit, da der Friede wieder einzieht: "Aber einmal müßt ihr ringen noch in ernfter Geifterschlacht und den letten Seind bezwingen, der im Innern drohend wacht: haß und Argwohn mußt ihr dämpfen, Geig und Neid und bose Lust - dann nach schweren langen Kämpfen kannst du ruben. deutsche Bruft." - Dann ift vielleicht auch die hoffnung der Schlufverse nicht ju fühn: Wir wollen mit dir geben, judischer Mann; denn wir haben geseben, Gott ist mit euch. - Halten wir durch und siegen wir, dann wird ber Triumph unserer innerlichen Tuchtigkeit auch unsere Seinde dazu bringen, daß sie fich dem starken deutschen Geist wieder zuwenden, und dann wird diefer auch feinen Teil dazu beitragen, daß die Welt genesen kann.

#### 9, 8-10.

Don diesen Versen, auf die wir uns als auf die schönsten und verwertbarsten aus dem sog. Deuterosacharja beschränken, ist der erste ein sehr schönes Wort der Gewißheit, daß Gottes Schutz die Seinen umgibt. Sehr gut läßt es sich auf allerlei Anstalten, die der christlichen Liebe dienen, anwenden. Ob aber dieser Schutz dazu berechtigt oder gar verpflichtet, wie es G. Maner von seinem Vater berichtet, alle Arten von Versicherung für solche häuser abzulehnen, steht dahin. Diesen hohen Glaubensmut könnte man auch leicht als ein Versuchen Gottes ausdeuten, zumal nachdem ein Unglück eingetreten ist.

Bei den beiden folgenden Dersen achten wir wieder weniger auf ihre Bedeutung als einer messianischen Weissagung denn auf die in ihnen ausgesprochene Hoffnung, daß bald ein Friedefürst erstehen soll. Diesen sassen wir in unsern schweren Kriegsnöten im eigentlichsten Sinn, wie es der Verfasser getan hat. Wir verstehen seine Kriegsmüdigkeit sehr wohl und hoffen, daß ein Mann oder eine große Bewegung im Geist Jesu, des Friedensfürsten, ausstehen und dem Krieg den Krieg erklären wird. Neben Rücksichten auf Volkswohlsahrt gibt es keine Macht idealer Art, die bei jeder Friedensbewegung so stark mitsprechen wird als der Geist Jesu Christi. Am ersten Advent oder am Palmsonntag kann man dieses Wort zum Text nehmen, um für die Friedensbewegung zu sprechen. Dabei kann man an die Geschichte erinnern, die Rade in der Christlichen Welt 1912, Nr. 44 erzählt, wie zwei südamerikanische Staaten, durch die Vermittlung zweier Bischöfe noch eben vom Abgrund eines Krieges zurückgerissen, hoch oben am Hochgebirge ein Denkmal Jesu errichten.

## Tritojesaia.

#### Jesaia 56-66.

Dieser Prophet hat sich zur Aufgabe gemacht, das Volk in der Zerstreuung zu trösten. Denn es leidet Mangel und Not und ist enttäuscht, weil das heil nicht kommt. Es fastet und kasteit sich, es läßt den Kopf hängen und schreit zum himmel, ohne doch Gehör zu sinden (hölscher, Die Propheten). In diese Lage greift der Prophet ein, indem er den Abtrünnigen das Gericht und den getreuen Knechten Gottes das bald nahende heil ankündigt. Dabei entströmt ihm eine Fülle von weit reichenden allgemeinen Gedanken, die auch für uns von großem Werte sind. Wir ordnen sie in der Weise, daß wir zusammenstellen, was er über den Kultus, über das Verhältnis zu Gott und über das Volk und seine Zukunft zu sagen hat.

#### Der Kultus 56, 1-8.

Sabbath und Tempel wurden immer mehr das Wahrzeichen für Israel, an dem sich die Angehörigen des Volkes erkannten, zugleich ein Sinnbild dafür, daß das Volk mehr und mehr Gemeinde oder Kirche wurde; immer ist die Kirche die letzte Zuflucht für unterdrückte Völker und der letzte Rest ihrer einstigen

Selbständigkeit. Sabbath und Tempel, "Gottes Tag und Gottes Haus" (G. Mayer), tragen nun das ganze Ceben des Volkes. Tritojesaia ruft mit Kraft zu ihrer Beobachtung und Pflege auf, indem er das Glück und heil des Volkes davon abhängig macht. An die scharfe Kritik der früheren großen Propheten gewöhnt, besinnen wir uns auf unsere Stellung zu seinen Gedanken; wir werden bald merken, daß wir durchaus auf die Seite von Tritojesaia gehören. Denn was wünschen wir lieber und was betreiben wir eifriger als gerade diese beiden Dinge, die Pflege des Sonntags und die des Gotteshauses oder der Kirche? Denn wir sind, wenn auch Jünger der Propheten und Jesu, den= noch Kirche und wollen und muffen es fein. Wir find durch jene Kritik an beiden Einrichtungen, dem Sonntag und der Kirche, hindurchgegangen; wir wissen, wie leicht es ist, aus den Mitteln der Frömmigkeit ihren Gegenstand zu machen, also statt Gott, Jesus und ihrer Welt den Sonntag und die Kirche für uns und die Ceute in den Mittelpunkt der Derehrung gu stellen. Aber dennoch brauchen wir beide, Sonntag und Kirche; denn wir Menschen bedürfen der Sinnbilder und der festen haltepunkte für unfre Gefühle und Gedanken, ferner bestimmter Mittel und Einrichtungen für die Pflege gerade der höchsten geistig-seelischen Güter. Wir sind nun einmal leicht zerstreut und bedürfen des äußeren Anhaltes, wir find unselbständig und bedürfen der äußeren Pflege und der Gemeinschaft. Darum sind der Sonntag und die Kirche nicht nur Ausdruck und Sinnbild, sondern auch notwendige Mittel zur Pflege der Frommigkeit, die nur Schwärmer gering achten können. Wir sind so gründlich gegen die Gefahr, sie zu Abgöttern zu machen, oder Werkbienst mit ihnen zu treiben, gesichert, daß wir nur gerade eben die Kritik der Propheten an diesen ewig drohenden Migbräuchen zu beachten brauchen. Wenn wir dazu noch bedenken, wie viel reicher an seelischen Werten unser lieber deutscher und evangelischer Sonntag als der Sabbath ist, und wie viel mehr als der Tempel eine liebe traute Gemeindekirche mit all den vielen Säden bedeutet, die sich zwischen ihr und ihren Besuchern im Cauf der Jahre anspinnen, dann wissen wir, wie wohl wir dem 3wed dienen, wenn wir das Mittel pflegen, wie Gott gur herrschaft gebracht wird, wenn wir seinen Tag und sein haus gur Geltung bringen. Ein Kirchensonntag, wie er immer mehr zur Einführung tommt, läßt sich sehr gut mit V. 2 oder 6 b und 7 als Text homiletisch begehen, zumal wenn man immer darauf achtet, daß das Gotteshaus ein Bethaus und nicht eine Redehalle sein foll; jum Beten, nämlich jum felbständigen, eigenen stillen Beten, in dem sich das herz befreit und erhebt, ist so wenig Gelegenheit in unsern Gottes= diensten gegeben. Diele Liturgen können dazu auch blok Gebete vorlesen, anstatt wirklich zu beten, ebenso wie die Prediger Predigten halten oder vortragen, anstatt zu predigen.

D. 9—12 werden die beamteten Diener Gottes, zumal die Priester und Propheten, aber auch andere Sührer des Volkes, kräftig gestraft. Saulheit, habsucht und Genußsucht, besonders Trunkgier, diese alten und anscheinend unausrottbaren Priesteruntugenden, sinden hier einmal wieder ihre scharfe Rüge.

57, 1—6 ist gegen die Anhänger der Naturkulte gerichtet; diese Anklage ist mit der bitteren Klage verbunden, daß es diesen Ceuten gut, dagegen den

Frommen und Gerechten schlecht geht. D.8—13 richtet sich gegen die alten Hausgötter und Ahnengeister, von denen man sich mehr verspricht als von Jahve.

58, 1-12. In der Weise der alten Propheten stellt hier Tritojesaia den falschen und den wahren Gottesdienst neben einander: das übliche Sasten und andere kultische Werke tut man für sich, ohne daß der Nächste etwas davon bat; richtiger Gottesdienst besteht aber darin, daß man dem Mächsten hilft. man sich wehe tut, so ist das Gott lange nicht so angenehm, wie wenn man dem Nächsten wohl tut. Besonders wertvoll ist unter diesen Gedanken D. 7 und 8. Dazu bemerkt Bischof Keppler in seiner "Leidensschule" S. 122: "Schaffe dir Trost durch Trosten. Statt immer ins eigene Leidensgeschick bineinzustarren, wende deine Augen fremdem zu. Da wirst du dann oft nicht wissen, wie dir geschieht. Du hast dem Nebenmenschen eine Last abgenommen und bist dadurch von der eigenen frei geworden. Du wolltest geben und hast empfangen." Nicht Zweck, aber Cohn und Dank ist das einzigartige Gefühl der inneren Ge= hobenheit, das solchem Trösten und helfen folgt, und um so reicher macht es, je weniger man davon spricht. Diele Klarheiten über Gott, Ceben und über sich selber gehen dabei dem Menschen auf, wie man überhaupt durch Betätigung mehr lernt und begreift als durch Denken; davon gibt der V. 10 und 11 in entzudenden Worten eine Ahnung. Kommt in der Regel Gute aus Freude, so kann auch Freude aus Gute kommen. Eine Grab- oder Gedachtnisrede für einen wirklich von Bergen froben und autigen Menschen fände bier einen durch seine Bilderreden anziehenden und behaltbaren Tert. Das Lob von D. 12 b "Riffeverzäuner" dürfte ebenfalls bei jenen Gelegenheiten manchen treuen Retter und Patron von Kirchen und Anstalten fennzeichnen und zieren fönnen.

#### Gott.

57, 15-21. Dieses wundervolle Wort mit dem gewollten Widerspruch von dem Gott in der hohe, der am liebsten bei den Menschen in der größten Tiefe wohnt, mußte darum häufiger angeboten werden, als es geschieht, weil tatsächlich der größte Teil unserer Beter und Kirchganger Trost und immer wieder Trost begehrt. Wem garnichts geraten will, sondern immer alles zer= bricht, wessen ganges Leben mit einem Schlage germalmt wurde, wer sich dann so entseklich einsam fühlt, weil die andern Menschen, auch die Träger von viel eignem Ceid, zu stumpf find oder feine Zeit haben, dem erwacht dann der Sinn für Gott, wo immer nur in der Jugend Gott und Not zusammengedacht worden sind. Wird er zuerst als helfer und Befreier gesucht, der die Gegenstände der Sehnsucht herbeischaffen oder wieder herbeischaffen soll, so geht langsam eine Wandlung mit den Erwartungen vor sich: Gott wird nicht mehr begehrt wie eine Kerze, mit der man etwas sucht, um sie wieder wegzulegen, wenn man es gefunden hat, sondern er wird um seiner selbst willen begehrt; so drudt es in einem sehr verständlichem Bilde Edart aus. Einfach an Gott zu denken und immer wieder zu ihm zu beten, gibt dann ichon halt und Kraft genug. Dann wird die Seele, wenn auch immer wieder Zeiten des Rud-

schlags kommen, langsam fest und frei von Bitterkeit. Sie wird zu einem heiligtum des höchsten Gottes; von einem solchen Menschen strahlt, ihm unbewußt, göttliche Kraft und Weisheit auf andere aus. Dann ist das die realste Erscheinung, die wir von Gott haben können. — Denkt so der Mensch in seiner Tiefe am eindringlichsten an Gott, so denkt auch Gott in seiner höhe am ernstesten und treusten an ihn, wenn er in seiner Not ist. Schon daß der Mensch an Gott denkt, ist das erste Anklopfen Gottes an der Tür dieser Seele. Wenn der Menich sich immer mehr an Gott anschlieft, dann wohnt der höchste immer dauernder in dem haus der Tiefe und macht es zu einem haus auf dem Berg. Wenn einem einmal, wenn auch nur für furze Zeit, eine solche Belebung und Erfrischung durch eine außer unserm gewöhnlichen seelischen Besitz liegende Kraft zu Teil geworden ist, dann weiß man, was Gott ist. Und war jener Zustand des Druckes meist mit Gedanken an die eigene Schuld verbunden, die ihn entweder verursacht hatte oder die durch bezeichnende Gefühlsverbindungen wieder ins Gedächtnis eintrat, so ist dieses Gefühl der Erfrischung durch Gott mit der Gewißheit verbunden, daß die Schuld feine Rolle mehr zu spielen hat. Das ist der Friede, von dem D. 19 die Rede ist, das Gefühl der Zufriedenheit mit Gott und der Welt und sich felbst, die harmonie des Innern, um die alle ernstern Menschen ringen. Den Naben und den gernen, also Christen und heiden, Kirchenfreunden und Kirchenfeinden, tann dieser innere Glückszustand geschenkt werden, in dem man sich nicht mehr selber beklagt noch tragisch nimmt, sondern fräftig und froh über den Dingen steht, die vormals Pein gemacht haben. Dazu kommt dann noch als Ausdruck dieses inneren Friedens die Frucht der Lippen: darunter kann man nicht nur Cob und Dank, sondern auch jene milde und heitere Art der Aussprache über Menschen und Welt und die eigene Person verstehen, die immer das Kennzeichen des Menschen ist, der überwunden hat. Das Gegenteil davon sind die Gottlosen, also die Ceute, die Gott nicht nabegetreten sind: das ungestüme Meer ist ihr Bild, das nicht stille sein kann; dabei kann man nicht nur an die Unruhe des Menschen denken, der keinen inneren halt oder der ein boses Gewissen hat, sondern auch an die Nervosität, die von ungestümem und unbefriedigtem Begehren und von dem Mangel an einer festen Lebensanschauung und Religion herkommt. Daß solche unruhigen Menschen sich durch den aufgewühlten Schlamm giftiger und unreiner oder auch prahlerischer Reden verraten, ist bekannt.

- 59, 1-2. Der Gebanke ist zwar wahr und beherzigenswert, daß Gott hören und helsen kann; aber das Bild von dem dick gewordenen Ohr ist für uns schwer zu ertragen. Sehr sein läßt sich, wenn auch mit einer kleinen Umbiegung ins Subjektive, D. 2 deuten: unsere Sünden und Schulden verhüllen uns das Antlik Gottes, sodaß er uns entschwindet. Erst mit der Vergebung und der Umkehr fällt diese Scheidewand.
- 66, 1 4 bringt denselben Gedanken wie oben, daß der erhabene Gott bei den gedrückten Seelen wohnen will, aber in Verbindung mit einer Polemik gegen den Kultus. Trothem kann man dieses Wort sogar bei Kircheinweihungen und anderen Kirchenfesten anwenden, um einmal der Überschätzung des Kirchenshauses entgegenzutreten, und um dann zu sagen, was seine Bestimmung ist: es soll neben anderen Aufgaben, den Verkehr zwischen Gott und den gedrückten

Das Volt. 281

Seelen vermitteln, um die erhebende Kraft Gottes immer wieder denen zuzusführen, die in Verbitterung, Schwermut und Sorge hinabsinken wollen. Gerade darum weil sie immer wieder dahinunter sinken, muß ihnen der Gottessdienst immer wieder Erhebung zuführen. Natürlich sind bloß die ersten beiden Verse für uns verwendbar.

#### Das Volt.

Wir stellen die Abschnitte zusammen, die das Volk mit Nachdruck in den Mittelpunkt ruden, und zwar des Dolkes Erneuerung, die in den bisherigen Abschnitten immer den Beziehungspunkt für alle Gedanken gebildet hatte. Tritojesaia hofft mit derselben Leidenschaft wie die andern Propheten auf eine solche Erneuerung seines Volkes, wenn auch diese seine wichtigste hoffnung in der gewöhnlichen Behandlung entweder messianisch driftlich verklärt oder gang ausgeschieden wird. Nicht nur die streng geschichtliche Betrachtung seiner Worte, sondern auch eine Zeit, in der sich das Geschick des Volkes mit allem Nachdruck bei jeder Art von grömmigkeit geltend macht, legt es nabe, die Aufmerksamkeit auf diese Seite seiner Verkündigung zu lenken. Dabei wird uns wieder die gange Not fühlbar werden, die uns immer angesichts solcher Außerungen befällt: für den Propheten ist gang naiv und unmittelbar die Glaubenssache auch Volkssache und die Volkssache auch Glaubenssache. Für uns ist dies nicht mehr so der Sall; und doch sind auch beide für uns nicht getrennt: gerade im Krieg hat sich herausgestellt, wie stark die Religion Sache des Volkes und wie stark die Sache des Volkes Anliegen der Religion ift. Darum werden wir versuchen, den Propheten unter dem geschichtlich und gegenwärtig gebotenen Gesichtspunkt zu behandeln: Volkssache Gottessache. Wir werden freilich zu prufen haben, wo uns durch den Geist Jesu eine Abweichung von dem Sühlen und Denten des Propheten abgenötigt wird. Daneben soll natürlich wieder nicht versäumt werden, die bekannten großgedruckten Worte in diesen Kapiteln herauszuheben und ihre Anwendung auf das rein seelische und persönliche religiose Gebiet zu besprechen.

#### 63, 7 - 64, 11.

Mit Berufung auf die frühern Rettungstaten Gottes an seinem Volke wendet sich der Prophet als Sprecher seiner Volksgenossen an Gott mit der Bitte um Errettung. Nicht auf die Helden und Stammväter der Vorzeit, sondern allein auf das Erbarmen Gottes rechnet er, der der Dater seines Volkes ist. Diese Bitte ist ganz durchdrungen von dem Gefühl der Sünde, das die Not erweckt hat. Ganz tief führt das Wort 64, 4b – 6. Nicht ruft die Sünde Gottes Zorn hervor, sondern Gottes Zorn läßt in Sünden fallen: wir leben leiblich und besonders seelisch ganz von unserm Gott; wenn wir gesündigt haben, dann hat er uns losgelassen, wie wir ihn. Das ist die tiesste Auffassung von Sünde und Schuld, die wir erreichen können: es ist die Auffassung, die der Glaube, der überall, auch in der Sünde und Schuld, Gott sieht, von diesen sinstern Zuständen hat. Darum ist sie nicht jedem ohne weiteres anzubieten und zuzumuten; denn sofort kämen viele Fragen des Verstandes, die dieses Geheimnis, das aber dem Glauben, der Gott sehen muß, ganz klar ist, zerreißen müssen. Darum läßt sich

diese Stelle nur einer reifern Gemeinde oder Gemeinschaft anbieten; ihre Ergänzung bildet dann eine Auffassung von der Versöhnung und Errettung, die beide gerade so ganz passivisch anschauen lehrt wie das Verderben. — Wenn Gott hier einmal als Vater bezeichnet ist, so steht diese Anrede gewiß sehr hoch, aber es ist doch etwas anderes, wenn Jesus seine Jünger "Unser Vater" beten lehrt, weil er die Gemeinde der Gotteskinder, seiner Jünger, und der Prophet das Volk als Sohn Gottes meint.

#### 63, 1-6.

Angesichts dieser Stelle beginnt schon unfre Not: sie ist berauschend in dem Sturm ihrer Ceidenschaft und in dem hochklang ihrer Worte und Bilder. Wir können diese Stimmung und diese Bilder vertragen, wenn es sich um ein rein patriotisches Gedicht handelt. E. M. Arndts Lied "Wo kommst du her in dem roten Kleid", das unverkennbare Anklänge an dieses Lied zeigt, ist uns nicht nur erträglich, sondern als Ausdruck der gewaltigen Begeisterung jener Tage verständlich und teuer. Aber in der Kirche könnten wir auch nach dem großen Sieg über die Völker, auf den wir hoffen, diesen Ausdruck dafür nicht vertragen. Wir haben zu viel von Jesu Geist in uns, um nicht mancherlei hier zu vermissen: der Forderung der Seindesliebe muffen wir wenigstens insofern gerecht werden, als wir uns por Ausbrüchen schaffner Gehässigfeit hüten, die eine Wiederanknüpfung für später unmöglich machen. Wir sind dazu auch viel zu sehr von der Lebenskraft und der Notwendigkeit andrer Völker im Gangen der Völkerwelt durchdrungen, als daß wir an ihre völlige Vernichtung und Auslöschung denken dürften. So trägt unsere haltung dieser Stelle gegenüber jene Art der Dermittlung zwischen Naturinftinkten und Geistestrieben an sich, wie sie für unsere ganze geistige Lage bezeichnend ist. Wie bei jeder solchen Vermittlung wiegt bald der eine, bald der andre Bestandteil vor; wir können nicht leugnen, daß wir alle Mühe haben, im Kriege die Gefühle gurudgudämmen, die diesem hoben Lied des hasses entsprechen, wie manche von uns im frieden wohl etwas mehr von diesem Geiste in ihr schwächliches oder überideales Geblüte aufnehmen könnten. So schwanten wir zwischen dem Geist der Rache und dem der Dölkerverbrüderung. zwischen Tritojesaia und Jesus hin und her und mussen immer das überwiegen des einen Geistes durch die Betonung des andern auszugleichen suchen.

#### 65, 1 - 12.

Gott erbarmt sich seines Volkes, das es nicht verdient hat, und stellt es wieder her, zu neuer Herrlichkeit, obwohl es voll von Schuld ist. Die Gnade und der Trost Gottes kommen hier zum Ausdruck: er straft und vernichtet nicht, sondern er erbarmt sich und heilt. In diesen dem Volke geltenden Aussührungen stehn zwei Sähe, die sich aus ihrem Zusammenhang lösen und mit höheren Werten verbinden lassen. D. 1 gilt von jeder Wiedergeburt eines Volkes und einer Zeit, wenn unter irgendwelchen Einflüssen das religiöse Sehnen wiedererwacht ist oder unter schweren Heimsuchungen die Frage nach Gott wieder durch die Seelen geht. So glauben wir es jeht in diesen Kriegszeiten erlebt zu haben, auch wenn wir die Übertreibungen der Rhetorik in Abzug bringen. Die Urtriebe der Menschenseele, die in ihrer Not nach Gott schreien muk, sind erwacht, als alle Sicherungen

Das Dolf.

des Cebens angesichts des surchtbaren Ungefährs des Krieges ihren Wert verloren. Es hatte tatsächlich den Anschein, als wenn Gott sein Volk heimgesucht hätte und eine Wiedergeburt bevorstände. Freilich wird sich herausstellen, wie viele von jenen Fragern und Suchern nur ihren und ihrer Angehörigen Schutz und Vorteil, und wie viele Gott selbst gesucht haben; jene werden wieder abfallen, sowie ihr Wunsch erfüllt oder vereitelt ist; diese aber werden eben darnach sich Gott selbst zuwenden, um sich im Glauben und in immer beständigem, an Kraft zunehmendem Beten immer fester an Gott anzuschließen und ihren halt zu suchen. Diese bilden dann den "Rest", der aber nur eben ein Rest bleiben wird. Wir werden nach dem Krieg mannigsach Gelegenheit haben, ohne Bitterkeit diese Töne der Erinnerung an Zeiten anzuschlagen, da Gott die Seelen angerührt hatte, die Menschen bald wieder in ihre Trägheit zurücksielen.

Das Wort D. 8 trägt auch den gangen vollen Klang göttlicher Erbarmung und tragender Erziehergeduld an sich; es stammt aus dem Glauben an den Gott, der gang aus dem Ja und nicht aus dem Nein ist, der durch Geduld und Hoffnung mehr ausrichtet als durch Strafe und Vernichtung. So hat Gott Israel um des Guten willen, das in ihm war und ist, verschont; so hat er Preußen nicht vernichtet; so verschont er aber auch unfre Gegner, die wir haffen, weil in ihnen Cebenstraft und Cebenswert stedt, mahrend fie unser haß so gern vernichten möchte. So hoffen wir auf Bestand und Gedeihen als Volt, so als Einzelmenschen und Sünder; so hoffen wir für unfre Kirche und manche andre Veranstaltung und Gemeinschaft, die Gutes mit üblem verbindet. Freilich durfen wir nicht verschweigen, daß dieses Wort zwar im Munde Gottes und in dem von starken Beistern seine Wahrheit hat, daß sich aber Schwächlichkeit und hangen am bergebrachten mit Unrecht darauf beruft, wenn es zum Grunde für die Beibehaltung aller möglichen überlebten Sitten und Einrichtungen gemacht wird. Jesus mit seinem "Ich aber sage euch" denkt anders, und das Wort von dem neuen fleck auf dem alten Kleide klingt auch gang anders. Darum hat das Wort nur dann sein Recht, wenn es sich wirklich um Segen, anerkannten und der Pflege werten Segen handelt. Ist dagegen für eine Sitte oder eine Einrichtung wie etwa die Beichte oder die Kirchengucht oder die Personalgemeinde die Zeit gekommen, dann fann der Geist der Konservierung jum Geiste der Auflebnung wider den Willen Gottes werden, der nicht nur in den früheren, sondern auch in den gegenwärtigen Zeiten, einem jeden feinen Gewissen vernehmbar, seine Stimme erhebt.

#### Kap. 60. 61. 62. 65. 66.

Wir beschränken uns wieder nicht auf die bekannten großen Stellen mit messianischem Klang, um sie leise auf das heil in Christus hin umzubiegen; sondern wir fragen zuerst einmal, was der geschichtliche Sinn dieser Aussührungen ist. Offenbar enthüllt sich dann vor uns wieder ein Ideal vom zukünftigen Glück des Volkes, wie wir es in diesen spätern Propheten öster sinden. Dom geschichtlichen Standpunkte nicht nur, sondern auch von unsern ganzen eignen vaterzländischen Idealen gerade der letzten Jahrzehnte aus, verstehen wir dieses Ideal sehr gut und haben allen Grund, uns mit ihm auseinanderzuseten. Es umfaßt folgende Jüge.

Eine große Dolkszahl: diese soll einmal durch die Rückehr der in der Welt zerstreuten Volksgenossen 60, 4; 66, 20, dann durch Verminderung der Säug-lingssterblichkeit und durch die Erhöhung des Cebensalters gewonnen werden, 65, 20; so soll aus dem Kleinsten ein Tausend und aus dem Geringsten ein mächtiges Reich werden, 60, 22. — Wir empfinden ganz genau so; denn im hintergrund von dem Kampf gegen die Säuglingssterblichkeit, gegen die Tuberkulose, gegen die Abnahme der Geburten steht auch für uns, die wir nicht in erster Linie national, sondern christlich empfinden, die Fülle unsres Volkes: Kinder, Menschen, hohes Durchschnittslebensalter!

Ausgleich des Geschickes und Glück; kein Krieg und kein Raub mehr, 62, 9, das Cand lauter Wonne und Freude, ohne Klage und Weinen, 65, 18—19, jeder im Genuß seiner Arbeit, 65, 21—23. Wir wissen gar nichts dagegen zu sagen; denn das erstreben alle, die nur ein ganz klein wenig sozial gerichtet sind: das Vaterland soll Gegenstand der Freude für seine Kinder sein; jeder, der arbeitet,

foll auch essen und vor allem wohnen.

Reichtum: 60, 5-11. 16-17; 61, 6: es soll der Reichtum der Cänder in Jerusalem zusammenströmen. Diese Betonung des Reichtums mag manchem etwas peinlich sein, zumal wenn er den andern Völkern genommen wird und eine so große Rolle im Zukunftsbilde spielt wie hier. Man könnte sagen, daß sich dieser Jug nur mit Mühe auf das Reich Jesu Christi ausdeuten lasse, daß hier viel eher die Geldherrschaft des Judentums vorhergesagt sei. Oder man könnte auch lagen, daß hier das auserwählte Volk Englands vorher geahnt sei, das es verstünde, sich die Reichtümer der Erde zu sichern. Was haben wir dazu zu sagen? Vor allem ist es garnicht nötig, so verschämt gegenüber diesem Zug des Ideals Denn was bedeuten die letzten Jahrzehnte unfrer eignen nationalen Entwicklung anders, als den Versuch, möglichst viel Reichtum aus den Völkern und von den Inseln ins Cand hereinzuziehen? Wir haben uns fehr fräftig und erfolgreich an dem Werk beteiligt, das man mit dem schönen Deckwort die Kultivierung ober die Zivilisation der Welt, etwas offner die Durchkapitalisierung der Erde nennt. Vor dem Worte "Kapitalisierung" und "Kapitalismus" brauchen wir garnicht ohne weiteres zu erröten. Denn einmal beruhen, im Unterschied von der hoffnung des Propheten, die aus den andern Cändern herbeigezogenen Reichtümer auf Austausch und auf saurer Arbeit; und dann hat uns der Kapitalis= mus nicht nur die Mittel zur Beschaffung unsrer Wehr, sondern auch die zur Dersorgung unsrer Volksmassen mit Brot und mit Geld für ihre kranken und alten Cage gegeben. Hat er auch natürlich viele sittliche und religiöse Gefahren mit sich gebracht, so wollen wir die Zeit der Armut, da wir das Volk der Denker und Dichter genannt wurden, nicht ohne weiteres zurückrufen. Im Ganzen haben wir gar keinen Grund, die Geldwirtschaft des Kapitalismus vom Teufel, und nicht von Gott herzuleiten. Geld, viel Geld herbeizuschaffen, ist noch nicht unbedingt Sünde. Kommt, wie zu erwarten steht, eine neue Art des wirtschaftlichen Cebens, wenn der Krieg uns noch mehr auf uns eingeschränkt und angewiesen hat, dann wollen wir das als einen fortschritt und als den Ausdruck des Willens Gottes ansehn. Denn diese neue Art des wirtschaftlichen Lebens wird sicher in einer stärkern Betonung des genossenschaftlichen Wesens bestehn und die harten des privatkapitalistischen Snstems beseitigen. Der Cenker der Geschichte überwindet

Schluß.

so alle Gefahren und Schäden im wirtschaftlichen Leben, die einer seiner Formen anhasten, indem er diese, die selbst einmal ein Rückschlag gegen eine frühere Einseitigkeit war, durch eine neue ablöst, die wiederum einen Rückschlag gegen sie und den Rückgriff zu frühern oder den Fortschritt zu neuen Gestaltungen bedeutet.

Die Dienstbarkeit der Fremden, 60, 10—15; 61, 5; dieser Zug, bei dem die Leidenschaft der Unterdrückten besonders gern verweilt, entspricht sicher jüdischen und andern volkstümlichen Instinkten. Für unser nationales Empsinden spielt er keine Rolle, weil wir zu freiheitlich gesinnt und von dem Recht der andern Völker zu stark durchdrungen sind, um ihn mit gutem Gewissen in unser Bild der hoffnung auszunehmen. Jedenfalls werden wir, so viel ausländische Arbeitskräfte wir auch brauchen werden, so leicht nicht das Ideal des eignen Fleißes und der Arbeit bis zum Schwinden unser Kräfte, durch das des Rentners, der andre für sich arbeiten läßt, ersehen.

Ein gerechtes Volk, 60, 21; ein Volk von Priestern Gottes, 61, 6; Gott als das Licht des Volkes, 60, 2; 60, 19; Gott sein Lohn, 61, 8; der Bund mit Gott, 61, 8; die Mission, 60, 14; wir müssen gestehn, daß uns diese Jüge etwas zu sehr hinter jenen nationalen und wirtschaftlichen zurücktreten. Wir müssen darum das Verhältnis umkehren: das religiöse und sittliche Leben des Volkes, die Herrschaft Gottes über sein Gewissen und seinen Willen, ist und bleibt für uns die Hauptsache und zugleich das Gut, das wir als Kirche allein zu pslegen haben; die andern Hoffnungen und Ziele dürsen wir teilen und müssen sie aber keineswegs. Wenn nürd, zurechtzubringen; zu verleugnen haben wir sie aber keineswegs. Wenn nur die Anhänger dieser Ideale und Hoffnungen dem religiös=sittlichen Ideal gerade so gerecht würden, wie wir ihrem nationalen und wirtschaftlichen; wenn sie nur jenes nicht bloß als ein Mittel, um dieses zu erreichen, ansähen, sondern sich darauf besännen, daß die Blüte des nationalen und wirtschaftlichen Lebens auch die Bedingung zur Erreichung der höchsten Ziele ist — dann sollten sich Idealisten und Realisten wohl vertragen.

### Shluß.

Wir können nicht leugnen, daß wir uns im Ganzen bei unserm Propheten recht heimisch fühlen. Kultus, Gottesglaube und Volk— sind es nicht auch bei uns diese drei Dinge, für die wir uns einsehen? Er ist in hohem Maße wieder darauf bedacht, allerlei Gegensähe zusammenzusassen: er kritisiert und schafft neu, er hat die tiessten religiösen Töne und zugleich kann er organisieren, er ist stark ethisch und sozial gerichtet und hat zugleich Verständnis für die Bedeutung des Kultus, er ist ganz und gar Patriot und sühlt doch zugleich auch universalistisch. Man kann beinahe sagen, daß er volkskirchlich empfindet. Dieser hauch von Volkskirche mutet uns, wenn man mancherlei Fremdartiges übersieht, so bekannt und verwandt an. Wir wollen, wie der Prophet, das Verhältnis zwischen Gott und unsern Gemeindegliedern möglichst innig gestalten, sodaß sie von Gott leben können; wir wollen wie er den Kultus als Mittel dazu pslegen; wir wollen beides, das Verhältnis zu Gott und den Kultus, mit sittlichem Geiste durchdringen;

und besonders wollen wir immer mehr das Gedeihen des Volkes fördern. Dies ist es, was vor allem viele von unserm Propheten noch lernen müssen: an das Volk zu denken, an seine Hoffnung auf herrlichere Blüte und größere Gestung in der West. Mag darüber auch einmal die Aussicht auf das himmlische Vaterland zurücktreten, so scheint gegenwärtig die wichtigste Aufgabe die Pslege des irdischen zu sein; wir müssen uns vielleicht daran gewöhnen, statt alle Aufgaben zugleich anzusassen, immer je eine zu der Zeit zu treiben, die sie gerade nahelegt. Dielleicht ist Abwechselung in dem Betrieb unsrer Arbeit besser als gezwungene systematische Verbindung.

Mehrere Perikopen sind aus diesem Teil des Jesaiabuches genommen. In der öfter angeführten Sammlung von Stage "Gnade und Freiheit" wird die erste 61, 1-6 gang messianisch behandelt: die vom Propheten erhoffte Herr= lichkeit ist in Christus erschienen; denn auf ihm ruht der Geist der Weisheit, in ihm ist die hilfe für alle Elenden, und in der driftlichen Welt sind die Gedanken des Propheten über die Dienstleistungen der Fremden in der versittlichenden Kultur= arbeit verwirklicht, die neben der priesterlichen Aufgabe der Christen einhergeht. So ist die fatale Stelle V. 5 nicht ohne Not hereingezogen; man könnte noch stärker, als es hier geschieht, die Abweichung unsres Denkens von dem Geist dieser Verse betonen. Man kann die Stelle auch stärker auf unser Volksleben statt auf die Christenheit beziehen, indem man die Aufgabe herausarbeitet, im Geist Jesu alles, was zerbrochen ist, zu heilen, Freude im Dolk zu verbreiten und Gerechtigkeit und Frömmigkeit zu pflanzen; dazu hat noch anderes zu treten: die untergeordneten Arbeiten muß man möglichst auf mechanische Kräfte abwälzen, um für höhere Aufgaben Raum zu schaffen, und im Austausch mit andern Dölfern und für harte Arbeit das Volfsvermögen mehren. — Auch fann man den hilfreichen Geist des herrn in jeder Deranstaltung, wie etwa in der inneren Mission, und in jedem großen Arbeiter für das Reich Gottes am Werke sehn, ohne der engen Beziehung der Stelle zu Jesus Abbruch zu tun. - In der Predigt über 62, 6 – 12 wird über des Gottespolkes Zukunft geredet; Gott führt es aus der Tiefe zur höhe und aus der Enge in die Weite. Dabei wird aber unter dem Volk bald das deutsche Volk, bald das Christenvolk verstanden, ein Sehler. der aus der Unklarheit über die tiefste Absicht der Predigt hervorgeht; man sollte das eine Mal jenes und das andre Mal dieses Volk ins Auge fassen. Die schöne Stelle 63, 7 - 16 ergibt den Grundgedanken "Gott, der Menschen Dater", eine Tatsache, die eine hehre Gabe und eine hohe Aufgabe enthält; beide sind mit Jesus in Derbindung gebracht. Aus der Perikope 65, 17-19 wird der Gedanke an das Zukunftsbild herausgeholt, das den neuen himmel und die neue Erde umfaßt; dann werden die beiden gragen beantwortet, wer es schaffen wird und wie es sein wird; Jesus ist der Anfang und das Vorspiel dieser Herrlichkeit, und neue Menschen muffen zuerst dasein, ebe sie kommen kann; damit muß jeder einzelne selber bei sich anfangen. Don dem Dolke ist keine Rede, sondern nur von der Menschheit.

Die hilfsbücher für den Unterricht nehmen von dem Tritojesaia keine Notig.

## Joel.

Dieser Zeitgenosse Maleachi's und Tritojesaia's trägt die Kennzeichen des späteren Prophetentums in dem vorwiegend literarischen Grundzug seiner Worte an sich, deren Kern die ersten beiden Kapitel zu bilden scheinen (hölscher). Wenn wir die hauptfrage an ihn richten, woran ihm etwas gelegen ist, so find es zunächst die Früchte des feldes, die durch den heuschreckenschwarm pernichtet waren; Gott aber ist nun daran, dem Dolke, nachdem es ihm durch Sasten, Weinen und Klagen, sowie durch Berreigen des herzens ein Zeichen seiner Rudfehr zu ihm gegeben hat, alle Verluste durch ein reiches Erntejahr im Übermaß zu ersegen. In dieser Erwartung äußert sich der Geist des späteren Prophetentums, das zwar Buß- und Sasttage ernster Art fennt, aber feine Einzelsünden des Volkslebens oder gar seine Hochschätzung des Kultus zu tadeln wagt. Es ist das vulgare Prophetentum, das hier spricht; Joel im besonderen fennt und teilt vor allem die Sorgen des Bauern (hölscher); wir können sagen. daß wir hier den Typus des Bauernpropheten oder des verbauerten Propheten vor uns haben. Das ift nicht etwa sein Kennzeichen, daß er die wirtschaftlichen Anliegen und Sorgen seiner Gemeinde teilt, sondern daß er in ihnen aufgeht, ohne den Dersuch zu machen, sie über sie hinauszuheben. Denn wir dürfen den Ceuten nicht darbieten, was sie wollen, sondern was sie brauchen. Naturereignisse gleich jener heuschreckenplage sollen natürlich teleologisch ausgewertet werden, um gur Ginkehr und Umkehr aufzufordern. Aber wir können und dürfen nicht daran die Erwartung knüpfen, daß sich dann Gott die Plage gereuen läßt und einen Ersag für den früheren Derluft ichidt. Dann wurden wir auf Ceute rechnen, denen mehr an den grüchten als an der Bufe liegt und für die die Buge mehr ein Mittel jum Gewinn von Früchten, als der Verlust ein Mittel zur Sinnesänderung ist.

Darin liegt ein Rudgang, der sich so ausdruden läßt: nur solche Dinge gelten als Werte, die sich messen, magen und berechnen lassen; was sich nicht mit dem Großen Einmal-Eins fassen läßt, ift nicht vorhanden. Das Rationale, besonders die Rechenkunft als höchstes Maß der Werte, bezeichnet den Bauern, aber auch das gange wirtschaftliche Leben, sowie eine Zeit, die ebendarum durch= aus gar kein Verständnis für irrationale, nicht rechnerisch auszudrückende Werte besitt. Diesem alten und neuen rationalistischen Materialismus gegenüber muß immer wieder versucht werden, darauf hinguweisen, daß die besten Guter in unsern Gemütern liegen.

Dann liegt dem Propheten an der Ausgießung des Geistes, wenn dieses Kapitel nicht ein Nachtrag von anderer hand ift. Genau angesehen, hat diese Beistesausgieftung mit dem Pfingstfest nur die Begeisterung, aber nicht die 288 Joel.

sittliche Bestimmtheit gemein. Es ist ihr Wesen die "ziellose Aufgeregtheit", die wir in der sog. Pfingstbewegung wiederfinden. Trotz allem Lobpreis des allgemeinen Priestertums haben wir Grund, diese Bewegung kräftig zu bestämpfen, gerade wenn sie sich kritikloser, ungebildeter Massen bemächtigen will. Denn es ist ein Taumelkelch, der mit dem Ungeist der dionnsischen Naturzeligion aufs engste zusammenhängt. Darum gibt es keine Möglichkeit für uns, diese Stelle zu verwerten; glücklicherweise ist sie auch nicht alttestamentliche Pfingstperikope geworden.

Die Heuschreckenplage und die Geistesausgießung sind das Zeichen von größeren Ereignissen: von dem Tage Jahves. Die Rettung in dem Gericht, das dieser bringt, wird dem zuteil, der den Namen Jahves anruft, was recht äußerslich gesaßt werden kann; denn auf dem Zionsberg ist Rettung zu finden. Unter

großen Naturschrecknissen vollzieht sich jenes Ereignis.

Dabei ist es hauptsächlich auf die Heidenvölker abgesehen, die Israel Unrecht getan haben. Sie werden bekämpft und überwunden mit den aus den Pflugscharen hergestellten Schwertern. Israel aber wird sicher thronen. Kein Fremdling darf mehr in ihm bleiben. Dann hat Israel an seinem Gott eine seste Burg, und Jerusalem ist dieses Gottes Heiligtum. Alle Völker rings umher werden verwüstet, aber das Cand Juda wird übersließen von Fruchtbarkeit und Reichtum.

Mit diesem harten Partikularismus und mit dieser rein äußerlichen Hoffsnung können wir nichts anfangen. Wir sehen in ihnen nur noch zwei Erscheinungen mehr, die uns mit den zuerst genannten das Buch dieses Propheten zum Zeugnis für die typische Herabsetzung hoher religiöser Ideale und prophetischer Strebungen machen.

## habatut.

Diese Schrift enthält eine der üblichen Klagen, die ein Frommer über einen gewalttätigen Kriegsmann ausstößt, der den Glauben und das Recht gefährdet. Auf seine Frage, ob ihn Gott gur Bestrafung der Welt bestellt habe, wird ihm die Antwort, daß er ein Bosewicht sei, bessen Seele verschmachten wird, während der Gerechte seines Glaubens leben wird. - Darum wird fein Ende ein Ende mit Schrecken sein. - Diese Klage bote im Gangen nichts Besonderes, wenn nicht eine Reihe von merkwürdigen Aussagen über den Gewalttätigen vermuten ließen, daß es sich um keinen beliebigen Eroberer oder um einen bestimmten haldäischen König handelt, sondern um Alexander den Großen, wie Duhm angenommen hat; dazu mußte man freilich statt Chaldaer Kittaer, d. i. Griechen lesen Kap. 1 D. 6. Dann freilich bekäme man ein sehr eigenartiges und fesselndes Bild: von ferne tommen die heerscharen geflogen und zwar geht nach Often ihr Jug. Alle Völker gieht der Eroberer in sein Garn; Schlachtopfer bringt er diesem Garn dar, was man auf die Aufstellung der Kriegsmaschinen im Melfart-Tempel beziehen konnte. Raub fucht er, Unrecht häuft er in feinem haus, mit Blut baut er seine Stadt. Zechgelage liebt er und den Freund trankt er mit 3orn. So stunde dann das Bild des großen Alexander vor einem Menschen, der nicht umbin tann, auch den Genius mit dem Auge seines Gottesglaubens zu betrachten und mit dem Mage des einfachen Rechtes zu messen.

Für den Unterricht in einer höheren Klasse gäbe das einen sehr anziehenden Gegenstand, Alexander den Großen im Licht dieses einsachen frommen Bauern zu zeigen, dem nach der Art solcher Leute das Recht über allen Glanz
und über alle Ausbreitung von Kultur geht. Daran kann sich dann eine allgemeine Erörterung über das Problem "Genialität und Rechtsgefühl" oder über
das andere "Ein Großer im Urteil seiner Zeit und der Nachwelt" knüpfen.
Dabei dürsten nicht nur bezeichnende Unterschiede in der Denkweise der Schüler,
sondern auch große Gegensäte in den Dingen des geistigen Lebens selber zum
Dorschein kommen; dadurch wird das Urteil geklärt und der Wille beeinflukt. soweit das überhaupt durch Unterricht möglich ist.

## Jona.

Es lohnt sich wirklich der Mühe, dieses Buch einmal der Verachtung eines wunderscheuen Rationalismus und dann der trotigen Verteidigung eines wunderschieden Kraftglaubens zu entreißen, um es als eine Legende verstehen zu lehren, die hohen Ideen des Glaubens Ausdruck geben soll. Wenn man das tut, dann fällt für diese langsam die wunderhafte Grundlage dahin, und jene andern lernen auch in Mirakeln die wunderbare Stimme des Gottes zu hören, der seinen großen Liebeswillen auf allerlei Weise, sogar in Wundergeschichten zum Ausdruck bringt. Von großem Reiz ist die Art, wie die Legende Gott und seinen Propheten einander gegenüberstellt. Sie kennzeichnet mit großer psychologischer Meisterschaft den Menschen in seinem Trotz und in seiner Verzagtheit, und mit weitem Verständnis für die Erhabenheit und Güte Gottes den höchsten Willen, der die Menscheit regiert.

Jona stellt fromme Menschen dar, die sich geradezu ärgern, daß Gott auch über andere Gedanken der Erbarmung hegt. Sie haben sich so hineingezürnt in den Haß wider die sündige Welt, daß es sie verdrießt, wenn sie durch die Ereignisse auf einmal mit ihrer Voraussage ins Unrecht gesett werden und wenn sie in ihren angeblichen Wünschen nach Erneuerung und heil für die andern Recht bekommen. So steckt tatsächlich in sehr vielen Christenleuten etwas vom Gegenteil jener Liebe, die sich nicht der Ungerechtigkeit freut; denn ihnen liegt mehr an ihren Prophezeiungen als an dem angeblich so heiß begehrten heile ihrer Mitmenschen. Sie wollen Recht behalten mit ihrer Verbitterung und wären unglücklich, wenn auf einmal das Kommen des Reiches Gottes ihnen den Anlaß zu ihrem Schelten und Jammern nähme. Troch aller Begeisterung für die Mission wollen sie das heil doch vor allem für sich und gönnen es andern in Wirklichkeit nicht.

Jona geht in seinem Trot so weit, daß er vor Gott flieht, wie jeder vor Gott fliehen möchte, dem er etwas auflegt, was ihm nicht zusagt; ohne daß man doch dem Gott entfliehen kann, der nicht in den Grenzen eines Candes eingeschlossen ist, sondern über die ganze Erde mit seinem Arme hinreicht. Don Gott gezwungen, richtet er seinen Auftrag an Ninive aus; die Stadt bekehrt sich, aber dieses Ergebnis seiner Arbeit richtet sich erst recht gegen des Propheten Theorie und geheime Neigung, ein sehr seines Kennzeichen für das Derständnis, das der Dichter den tiessten Regungen des ganz und gar irrationalen Menschenherzens entgegendringt. Darum verzweiselt der Prophet wie Elia, weil sich das von ihm angedrohte Strafgericht nicht erfüllte (Wellhausen). Er wird erst andern Sinnes, als Gott ihn in einem köstlichen ironischen Erlednis beschämt und zur Besinnung bringt: wie sich der kleine Prophet grämt über das Verdorren

der Staude, die ihm Schatten spendet, so tut es Gott leid, wenn eine große Stadt mit so vielen Menschen untergeht.

Wie viel größer ist dieser Gott als der eifrige und trotige Anwalt seiner Chre! Er hat Gedanken der Rettung übrig für die große Stadt voller heiden; er zwingt seinen Diener durch Gefährdung und Rettung, bennoch seinen Auftrag auszuführen und segnet sogar das unwillig gesprochene Wort. Denn Gott ift größer als unfer herz und will, daß allen Menschen geholfen werde. So ist das kleine Jonabuch das Zeugnis eines großen hohen Vertrauens, des Glaubens, daß Gottes heil für alle Menschen ist, und der optimistischen Erwartung, daß sich alle Menschen für Gott gewinnen lassen. Mit einem Wort: hier ist das Morgenrot des Evangeliums, eine wirkliche messianische Weissagung wenn auch ohne Messias, ja Evangelium selber. Darum kann man das Buch einer Adventspredigt oder einer Missionsansprache zugrunde legen, wobei mancher von dem tiefen Gedanken der Schrift fo erfaßt werden durfte, daß er gar nicht mehr an die drei Tage denkt, die der Prophet im Wallfischbauch gugebracht haben soll. Gang besonders aber ist das Buch eine Warnung vor dem öden icheltfroben Dessimismus, in dem sich Christen gern den Großstädten gegenüber ergehen. Seitdem uns heitmann1) die Augen geöffnet hat für das Bedürfnis und sogar auch schon das Verlangen, das gerade manche in der Großstadt nach Religion und zwar einer geistigen und ins Uberweltliche gielenden Religion haben; seitdem der Krieg fogar auch unfere größten Großstädte zum Teil ernfter gemacht hat, hüten wir uns vor solchen Jonastimmungen. Dielleicht könnte man auf einem Gemeindetag ober einer Deranstaltung ber Inneren Mission solche Klänge erschallen lassen, die das Evangelium für die moderne Großstadt aus dem scheinbar rudftandigften Buche des A. T. verfündigen.

<sup>1)</sup> Großstadt und Religion. I. Teil. Die religiöse Situation in der Großstadt (Hamburg 1913).

## Daniel.

Was läßt sich mit dem Buche Daniel in der Praxis anfangen, wenn Praktische Auslegung angewandte Geschichte ist? Es muß zuerst die geschichtliche Lage und Aufgabe des Verfassers betrachtet und dann untersucht werden, welches Allgemeine in beiden steckt; dann erst kann man an dem Faden der Analogie nach der Gegenwart vorschreiten. Dabei wird vorausgesetzt, daß nicht unter allen Umständen das Buch ausgelegt werden muß, sondern daß nur von dem festen Mittelpunkt des geschichtlichen Verständnisses aus Linien nach der Gegenwart hin gezogen werden sollen, die den Ansorderungen der Analogie entsprechen und nicht ins Sinnbildliche oder gar Allegorische hinüberlaufen.

Über die geschichtliche Cage herrscht jest allgemeines Einverständnis. Der Derfasser verkörpert in sich den leidenschaftlichsten nationalen Selbsterhaltungswillen des jüdischen Volkes, den Unterdrückungsversuchen des Antiochus IV. Epiphanes gegenüber. Um seinem Volk den Rücken zu stärken, damit es aushält im Kamps, bringt er Erinnerungen aus der Vergangenheit und Bilder aus einer nahen Zukunft zusammen, die imstande sind, die Ausdauer bis zum baldigen Ende aufrecht zu erhalten. Darum mutet das Buch wie ein Bilderbuch voll stolzer und ermutigender Erinnerungen und voll zuversichtlicher Hoffnungen an, das ganz im Dienst der uns gerade in diesen Kriegszeiten sehr verständliche Aufgabe "Durchhalten!" steht. Es beherrscht also durchweg die nationale Tendenz dieses Buch. Mit allen Bildern aus der Vergangenheit und aus der Zukunft ist der bestgehaßte Gegner Antiochus oder das treue, gläubige Judenvolk gemeint.

Die Bilder aus der Vergangenheit lassen sich unter der Überschrift zusammenfassen: Gott widersteht dem Hoffärtigen, aber dem Demütigen gibt er Gnade. Mit den Demütigen sind die gesetzereuen und gläubigen Juden, mit den Hoffärtigen sind die feindlichen Herrscher gemeint, hinter deren Maske immer das verhaßte Antlit des Antiochus hervorschaut. Kap. 1, 1—19 zeigt das Glück der gesetzereuen jungen Männer auch in schwierigen Verhältnissen, nämlich den Sohn ihrer streng durch die Vorschriften des Gesetzes geregelten Sebensweise. Kap. 3, 1—30 berichtet von dem Schut, den Gott den standhaften Bekennern, die sich dem heidnischen Opferdienste widersetzen, im seurigen Offen widersahren ließ. 6, 2—29 zeigt in ähnlichem Sinn, wie Gott den Daniel um seiner Standhaftigkeit willen in der Söwengrube bewahrt. Immer lautet die Moral dieser Geschichten: Widerstehet sest im Glauben! — Daneben stehen mehrere Bilder, die die Vernichtung der feindlichen Herrscher in sichere Aussicht stellen. Kap. 3 zeigt, wie Gott den Übermut der Herrscher mit Wahnsinn zu strasen vermag. Kap. 5 malt mit brennenden Farben im Geschieß des Königs

Daniel.

Belsagar den hochmut und das Ende des gotteslästerlichen Thrannen. Diese Geschichten rusen dem Volk laut die Gerechtigkeit Gottes in das herz, die ganz sicher den Übermut des Gotteslästerers zu Fall bringt. All diese Geschichten sind in die Vergangenheit hinausdatiert und vereinigen etwas Geschichte mit viel Dichtung im Stil der Legende. Sie wollen nichts mehr als die hoffnung auf die Zukunft aus der Vergangenheit für den Kampf der Gegenwart stärken. — Nichts anderes ist auch der Sinn der Träume und Gesichte. So lehrt Kap. 2: Wie der Koloß durch den kleinen Stein umgestürzt wird, so stürzen die Weltreiche, und es kommt das Reich der herrschaft Gottes, das ewig bestehen und nie auf ein anderes Volk übergehen wird. Ungesähr dassselbe besagt Daniels Gesicht von den Weltreichen Kap. 7: Auf die vier großen, durch Tiere versinnbildlichten Weltreiche solgt das Reich des Menschensohnes, und zwar bald. — Der Rest des Buches enthält weniger bekannte Visionen, die in verschiedenen Bildern — vom Bock und Widder, von Engeln und Schutzengeln der Völker, dieselbe Aufgabe haben, das baldige Ende der Not anzukündigen. —

Daß im Danielbuch viel Gültiges gefunden wurde, beweisen die vielen sprichwörtlichen Redensarten, die ihm entstammen: der Kolok mit den tonernen füßen, Daniel in der Löwengrube, Mene - tekel - upharsin; auch die drei Männer im feurigen Ofen oder das Senster nach Jerusalem gehören dazu. Sie gehören zu den zwei verschiedenen Gruppen, die wir oben festgestellt haben: teils zu den Erzählungen, die den Cohn der Standhaftiakeit, teils zu denen, die den Sturz des übermutes in der Zukunft darstellen wollen. Damit kommen wir auf die beiden Arten von Frömmigkeit, die sich am Buche Daniel erfreuen; die eine ist die perbreitete polkstümliche Art derer, die unter allen Umständen für sich und andere Fromme von Gott Rettung erwarten, und müßte es durch die wunderbarsten Vorgänge hindurchgehen; die andere ist die kleinerer und engerer Kreise, die in der Erforschung der Geheimnisse der Zukunft den größten Reiz sehen. Mit beiden haben wir nichts zu schaffen; Gottes Wort ist weder für sinn= liche Wundersucht noch für die Neugierde da. Wir fragen darum, ob sich nicht pon dem nationalen Standpunkt des Buches aus die Möglichkeit für seine Derwendung ergibt. Dabei achten wir besonders auf Stellen, die wie sonst feine andern, bestimmte Erkenntnisse allgemein gultiger Art abwerfen.

Ohne Zweifel haben wir eine solche in der prachtvollen Erzählung von Belsagars Übermut und Ende: "Jehova, dir sprech ich von Herzen Hohn, ich bin der König von Babylon". Als Text, wenn unnötige Nebenzüge ausgelassen werden, nicht zu lang, dient die Geschichte zur Einprägung des antiken Satzes von der Gesahr der Hybris oder als Erläuterung zu dem oben angesührten Wort von dem Gott, der dem Hochmütigen widersteht, besonders, wenn ein großes Zeitereignis nach einer solchen Deutung ruft. Dabei kann man das Unheimliche des hinter aller Pracht und Sicherheit lauernden Geschickes herausarbeiten. So eindrucksvoll für die Vorlesung die beiden Gesichte von den unterzehenden Reichen und dem neuen, ewigen Reiche sind, so sehr wird ihre Verwendung durch die vielen Einzelzüge erschwert; immerhin kann man den Hauptgedanken leicht herausarbeiten und gut verwenden. Es ist die Hossenung auf ein ganz anderes Reich, das von Gott herkommt und die anderen Reiche zerstört, um an ihre Stelle zu treten. Im Kap. 2 wird die Dergänge

294 Daniel.

lichkeit, im Kap. 7 die Raubtierart dieser Reiche betont; das Reich Gottes wird beidemal als himmlisch und ewig bezeichnet, wozu das zweite Mal noch seine menschliche Art im Gegensatz zu der der anderen tierähnlichen Reiche kommt. Es wird nach beiden Stellen den heiligen Gottes übergeben und auf kein anderes Volk übergehen, dagegen wird es die ganze Welt und alle Völker umfassen. Dieses Reich Gottes kann man jum Gegenstand der Verkündigung machen: die Reiche der Welt vergeben hintereinander, aber es besteht; die Reiche der Welt tragen alle, wie zumal in jedem Krieg zu Tage tritt, Raubtiernatur an sich, auf die ja auch die meisten Wappen hindeuten; dieses Reich Gottes oder der reinen Menschlichkeit schwebt als Ideal und hoffnungsziel über der Menschheitsgeschichte. Kriegszeiten können mehr wie andere Zeiten nach ihm ausschauen machen, wenn in den Zusammenbrüchen und in den Greueln, die sie mit sich führen, die vergängliche und sündige Natur der Reiche der Welt offenbar wird. Schwierig ist es nur, bei einer solchen Behandlung der Stelle das Verhältnis des Gottesreiches und der andern Reiche richtig festzustellen. Kann der Wortlaut der Stellen zum Ideal eines übernationalen Reiches im klerikalen oder im edel anarchistischen Sinn des Wortes verführen, so erfordert unsere protestantische Grundauffassung, daß wir an keine Ablösung der Völkerstaaten durch ein aanz anderes Gebilde. sondern an ein anderes Verhältnis zwischen beiden denken: mitten im Dolks= und Staatsleben soll sich jenes Reich Gottes, dessen Wesen ideale Menschlichkeit ist, anbahnen und weiterwachsen. Ihm soll sich wenigstens unser Deutsches Reich als Werkzeug zur Verfügung stellen, wie es auch die besten Kräfte zu seiner Erhaltung aus ihm gewinnen Das Bleibende im Wechsel und das heilige mitten im Gemeinen kann man so herausarbeiten und damit wertvolle geschichtsphilosophische Bemerkungen über die Vergänglichkeit auch der großen Staatsgebilde verbinden. — Unter die Perikopen ist nur Dan. 9, 15-18 aufgenommen worden, wohl um des gang allgemein religiös gehaltenen Sages willen, daß wir vor Gott mit unserm Gebet liegen, nicht auf unsere Gerechtigkeit, sondern auf seine große Barmherzigkeit (vertrauend). Richtig bezieht die Predigt in der Sammlung von Stage diesen Tert auf das Verhältnis des Einzelnen zu seinem Volk: Sei dir stets deiner Verantwortlichkeit für dein Dolk bewußt, indem du in des Volkes Schäden beine eigene Schuld erkennst und von deiner Bufe des Volkes Besserung erwartest. Das erste Kapitel als Schulandacht zum Preis des Cerneifers und der Enthaltsamkeit zugrunde zu legen, dürfte kaum mehr unserm heutigen Geichmade entsprechen.

Die hilfsbucher für den Unterricht beschränken sich darauf, das Buch oder einige hauptstellen zur Kennzeichnung der Religion des Spätjudentums heranzuziehen; sie verzichten also darauf, auf die großen Fragen des Volkslebens einzugehen, die sich an seine hoffnungen anschließen lassen.

## I. Sachregister.\*)

Abendmahl als objektives Sakrament 179 Aberglaube 63, 203, 227. abergläub. Bräuche 117 - Unwert Absolutismus, selbstsüchtiger 70 Agendenreform und mangelnde Wahrhaftigteit 65 Alkohol 25 – und Zivilisation 117 bei Nachfeiern firchl. handlungen 64 und unterchriftliche Religion 99 - Alfo-holgegner 33 - Alfoholismus, seine Befämpfung 133 Amulette 169, 117 Anarchie, in Israel 55 Anthropomorphismus 78 Arbeit, soziale 133 Augustin, Geset und Freiheit 206 Ausbeutung, der niederen Stände 29, 144 Ausländerei und Schwächung der Dolfsfraft 214 Auswanderer als Segen für das fremde **Cand** 201

E

Gemeinschaft 145.

Autorität, politische 12 – firchliche 12 – und Kritik 50 – als Stüge des

Dolks und Staatslebens 140 - und

Bauer und Großstadt 141 — sein Rechtssinn 142 — Bauernausstände 144 —
Bauernreligion 56 — Bauernprophet 287
Baumgarten, O., "Altes und Neues aus
dem Schatz des Psalters" 29
Beamtentum, verderbtes 65
Bekehrung, ihre Notwendigkeit 69
Beschwicktigungsräte 102
Bestechlichkeit 98

Beunruhiger des Hergebrachten 42 Bibel als Bildungsmittel 52 — Bildungsstoffe, religiös-sittliche, in der B. 39 Bismarch, Gott und die Deutschen 111 als heiliger Revolutionär 158 — seine Sendung als Gottestnecht 247 Blaukreuzverein 121 Bodenfrage 98 Bodenwucher 4, 143 Buchgögen und der lebendige Gott 177 Buchstabenkrämerei 169 Buchwerdung der Religion 176 Bündnispolitik 7, 116.

 $\sigma$ 

Calvin, Härte im Namen Gottes 226 —
Prädestinationsgedanke 228 — im Vershältnis zu Cuther 239 — Beziehung der Cebensschicksale auf Gott 241
Carlyle, religiössethischer Radikalismus 32 — "Arbeiten und nicht verzweiseln" 133 — Aufrichtigkeit als Kennzeichen der Größe 209
Charakter und Charakterlosigkeit 169
Chauvinismus 11 — heiliger 24
Chiliasmus 127, 129
Christ, sein Werden und Wachsen 89.

D

Dämonisches, an den Propheten 183, 192 Dante, die Hölle der Verzweiflung 197 Darwinismus 130
Dekadence, ihre Erscheinungen 95
Demokratie als Nachfolgerin des biblischen Christentums 48
Depressionszentrum 25, 105, 160
Determinismus und Seelsorge 229
Deutschland, großes und freies 256

<sup>\*)</sup> Die Register verdankt der Leser der freundlichen hilfe von grl. stud. theol. et phil. Maria Stoeber.

Deutsches Reich als Werkzeug zur Anbahnung der Gottesherrschaft 294
Deutscher John als Weltvolk 257
Deutschum, neues heiliges 248 — unausrottbar 36
Dogma, das nationale 115
Dorf, Seelsorge 96 — sein Geist 148
Dorfkirchenbewegung 141
Duhm, Alexander der Große bei Habakuk
289
Dünkel, nationaler 18
Dürerbund, seine Bildungsarbeit 168
Dnnastienolitik 70.

Dürerbund, seine Bildungsarbeit 168 Dynastiepolitik 70. Œ Edehart, Gott um seiner selbst willen begehrt 279 Ehe, ihre Auffassung 76 — Chescheidung 273 Ehrfurcht vor dem Menschen 48f. Einrichtungen, unsoziale in der Kirche 31 Eitelfeit der Prediger 31 Endzustand, ethisch gedacht 128 Enthaltsamkeitsbewegung 106 Enthusiasmus und Etstafe 99 Erlebnispredigt 182 Erzieher der Menschheit, ihr typisches Schick-Erzieherliebe Gottes 22, 60 Erziehung als Entfaltung des Innenlebens durch Reize 52 - der Menschheit durch Gott 255 Erziehungsverein 121 Eucen, "Aufsteigen eines neuen Cebensinhaltes" 92 Eudämonismus, Gott im Dienst der Menschen Evangelium, als Mittel gegen die Verzweiflung 199. Satalismus 203

Satalismus 203
Seltfeiern, begeisternde Worte 267
Sichte, Geset und Freiheit 206 — im Versgleich, mit Deuterojesaia 266
fin de siècle-Stimmung 55, 95
Sörster, E., Arbeit an der Kirche 239
Sörster, S. W., Jugendlehren 38
Frage, soziale 101
Frante, sein Durchgang durch die Verszweislung 196
Frau und Krieg 25, 104
Fried, Prophetismus 131
Friede, allgemeiner 129
Friedensbewegung, unbedingte 131 — aus dem Geiste Jesu 277
Friedensbild bei Sacharja 276
Friedensfreunde 33
Frivolität 95, 228
Fröhlichseit im Kultus 64
Frömmigkeit, kultische 31
Frömmigkeitspslege, organisiert in der Kirche
45.

Ф Gebetsleben 89 Gehaltenheit 122 Gemeindearbeit, Gesichtspunkte dafür 224 Gemeindeverein 121 Gemeinschaft, Aufbau einer zerstörten 123 als Stüge des Volks= und Staats= lebens 140 - ihre Sammlung um ein Pro und Contra 145 Gemeinschaften, das Wichtigste in der Ge-schichte 2 — innerhalb der Kirche 121 Gemeinschaftsfrömmigkeit 178 Genußsucht 95 — der Frauen 25 Geschichte, klassische als Reiz 13 Geschichtsphilosophie, religiös orientierte 124 des Glaubens 251 — bei Hesefiel 255 f. — bei Deuterojesaia 258 Gesetzgebung, soziale 170 Gesinnung, soziale 12 Gesinnungsbildung als Aufgabe 27 Gille, Amos in Bethel für den Unterricht 52 Glaube und humor 122 — und Cebens= bewältigung 125 Glaubensbekenntnisse als verkürzter Weg zum heil 33 Goethe, Begriff der Chrfurcht 48 - Uberwindung der feelischen 3weiheit 206 Gott, seine Härte 37f., 81 — seine furcht= bare Gewalt 35, 154 — seine Unparteilichteit 34 - feine Unerbittlichkeit 154 - seine unbedingte Erhabenheit 249 seine Gewalt und Größe 208 - seine Geduld und Cangmut 174 - seine verborgene Gute 201 - feine Gute und Erhabenheit 86f. – als Richter 194 – als Metallprüfer 167 - als Erzieher 34, 253 - seines Volkes in der Geschichte 6 - als Cenker der Geschichte 237 – als höchster 3weck 241 Kraftmittelpunkt 245 — als Persönlich= keit 14 – als freiströmende, unerschöpf= liche Quelle 164 — der germanische Gott 252 — der "liebe" Gott 252 — zu weich gedacht 158 — Erleben Gottes 82 — starkes, elementares 250 — Erleben seiner Güte 79 - Gott in unserem eigenen Ceben 75, 202 - nicht in unseren Erwartungen, sondern im wirklichen Ge= schen 199 - bei dem Gewordenen und bei dem Werdenden 49 - im Natur= geschehen: Es=Religion 114 - im geistig=

fein Volkspatron 23 Gottesbegriff, lebendiger 125 Gotteserkenntnis 61 Gottluchen, seine Echtheit 77 Gottverlassenheit im Unglück 77 Gottvertrauen und Bündnispolitik 116

sittlichen Geschehen: Er-Religion 114 — Derkehr mit Gott, seine Höhen und Ciesen 78 — der Zug zu Gott als innerstes Gesetz der Seele 165 — Gott und Erhaltung des Daterlands 135 —

Greuel, politische 20 Großstadt 24 - und Cand 141 - Großstädterin, oberflächlich und eitel 94 Gutgesinnte, ihre Aufgabe 121 Güter, nationale und soziale 127.

habsucht, der Vornehmen und der Priester 55 harmonie, innere 280 Harnad, über den Jenseitsglauben 128 Haß, gegen persönliche Gegner 192 — im Krieg 217, 221 - unter den Dölfern 223 heil, Gedanke des fi. bei hesetiel 255 f. beitmann, Großstadt und Religion 291 heterogonie der Iwecke 7, 12, 14, 15 henn, Amos im Unterricht 46 heuchelei im Völferleben 223 himmelssehnsucht 129 Hoffnung als Triebkraft 36 humanismus im Sinn der Ehrfurcht vor dem Menschen 48.

Idealismus, ethischer 123 — seine Bedeutung für Volk und Staat 120 — als politische Kraft 98, 110, 138 — deutscher 258 Idealbildung 97 Impersonalismus 249 Individualismus, seine Entwicklung im Exil 9 - der älteren Propheten 11

ästhetischer 26 - und Gemeinschaft 145 des Jeremia 196 — ethischer 203 — und Personlichkeitskult 238 — als kritische Episode 180

Intellektualismus und Gotteserkenntnis 62 Internationalismus 258

Islam, als Gottesknecht 252 Israel als Modellvolt 2 — als Welt=

missionar 10.

Jäger, P., ein übler Zustand als Dorlegtes 132

Jesus in der religionsgeschichtlichen Entwidelung 60 - als Erlöser von der Sünde im Volks= und Staatsleben 96 sein Schicksal als Gottesknecht 262 – und die teleologische Betrachtung von Unglücksfällen 34

Jerobeam II 17 Josia, seine Reformbestrebungen 8 — sein tragisches Ende 153 Jugend, Seelsorge an ihr 96

Jung-Deutschland-Bewegung 120.

Kabinettsjustiz 70 Kabisch, R., vergleichendes Cesen biblischer Abschnitte 39 Kant, der Mensch als Selbstzweck 48 Kapitalismus, agrarischer und industrieller 66 Kastengeist 70 Katharsis, tragische 156

Katholizismus, sein kirchenstaatlicher Geist

Katechismusfrömmiakeit 165

Keppler, Bischof, Trost im Trösten 279 Kierkegaard, Kritik an der Kirche 180 -"Die Krankheit zum Tod" 196

Kinderlosigkeit, als Zeichen von Uberfultur 42

Kirche, ihre Bedeutung für die geistige Kultur 61 — ihre Notwendigkeit für die Pflege der höchsten seelisch geistigen Güter 278 — ihre Aufgabe den Sinn für Recht und Unrecht zu bilden 143 bei hesetiel 238 - ihre innischen Mängel 65 — ihre enge Verbindung mit den herrschenden Klassen 33 — im schlechten Sinn 176 — als Juflucht unterbrückter Dölfer 277

Kirchenaustrittsbewegung 165 Kirchenfrömmigfeit 179 Kircheninpus, harter 226 Klassenjustiz 4, 29, 70, 98 Klein, Weberpfarrer 46

Kodifizierung von Ideen; ihre Gefahr 175 Kofetterie 93

Kompromiß 169 — als Regel der geschicht= lichen Entwicklung 237

Konservativismus, echter 145, 150

Korrettheit 147

Korruption der Beamten 101 — der herr= schenden Stände 104

Kraft von Gott 245

Krämergeist und Verlust der Ideale 68 – Unbekümmertheit um das Wohl des Ganzen 214

Krantheit, Verödung des Candes 202

Krieg 35 — Verheerung des Candes 202 - als Gericht 216 — Gedanken darüber bei Zephanja 213 - Kriegsbilder bei Jeremia 162

Kritik an der Kirche 30 — staatlicher und nationaler Derhältnisse 21

Krohn, Amos im Unterricht 46, 53

Kultur und Gemeinschaft 2

Kultus, seine Bedeutung für die Volks= erziehung 233 — und Sittlichkeit 11 und nationaler Wohlstand 63 - und Fröhlichkeit 64 — als Mittel der Ein= wirkung auf Gott 7, 56 — als Der-sicherung der Nation bei Gott 42 als Frevel 30

Kultusmnstif 32

Kunst, firchliche und wirtschaftliche Blüte 65 Kutter, Kritik an der Kirche 178.

Regelung ihrer Urteils= Candgemeinde, bildung 142 Candeskirche und Setten 89 — und indis vidualistische Kritik 239

Candsberg, unbewußte Klassenjustig 99

Catifundienbildung 4 Cebendigkeit, innerliche 235 Cehmensid, Amos im Unterricht 46, 53 Cehrzucht 65

Leiden, stellvertretendes 262

Leichtsinn 230

Cessing, Erziehung zur Freiheit 206 — Erziehung der Menschheit als Sinn der Geschichte 259

C'houet, Psychologie des Bauerntums 141 Liberalismus und Wert der Gemeinschaft 45 — und Kritif an der Kirche 178 s.

Citurgie 33

Cuther als heiliger Revolutionär 158 — fein Durchgang durch die Verzweiflung 196 f. — Gesetz und Freiheit 206 — feine Sendung als Gottesknecht 247

Eugus in glüdlichen Friedenszeiten 4, 18
— und politische Gleichgültigkeit 26 —
prinzipielle Stellung dazu 27 — und
Materialismus 270.

#### m

Massenreligion, sinnlich gerichtet 56 Materialismus, kein Verständnis für irrationale Werte 287 — der nachezilischen Zeit 270

Meinung, öffentliche und ihre Beeinflussung

Melancholiker, Temperament des Jeremia 209 — des Hosea 81

Melker, Jeremia im Unterricht 211

Menscheitsführer, ihr tragisches Schicksal 81

Messias, in der Weissagung 2 — und die Gestalt des Gottesknechts 259

Messianismus, seine positive Aberwindung 134

Mener, G., Jesaia im Unterricht 139 Mener, G., Jesaia in der Volksschule 88, 112

Mischehe, Verbindung von Angehörigen verschiedener Völker 273

Mission, ihr Sortschritt 132 — ihr Grundstrieb 219 — als Aufgabe des Gottesskneckts 247 — Deutschlands unter den Völkern 249

Modestlaverei 94

Monismus, Kritik an der Kirche 33 — gegen sein überhandnehmen 165

Moral als Kriegsmittel 219

Müller, Joh., gegen die Mechanisierung des religiösen Lebens 92 — das Leben der Ciere 166 — Kritik an der Kirche 178, 180 — Gott im Geschehen, nicht im Geschehen-Sollen 195 — Problem der Freisheit 209

Mnstik, Gott als Lebensquelle 165 — Widerspruch von Gesetz und Freiheit 206.

#### n

Nachseiern kirchlicher Handlungen als Reste der Opfermahlzeiten 64 Napoleon I., als Werkzeug Gottes 124 Nationales, in der Geschichtsbetrachtung 2 Nationalismus und Universalismus 8 Natur, ihre sittliche Indifferenz 214

Naturdienst, fanaanitischer 4 — und ethische Religion 93 — und der heilige Gott 163 Naturereignisse, widerwärtige als Stimme Gottes 34 — ihre teleologische Aus-

deutung 287 Naturgötter und der lebendige Gott 165

Naturreligion 56

Register

Naturverehrung und Sinnlichkeit 57 — als Zerstörung der geistig-sittlichen Kräfte 214

Naturvölker, ihre Bedeutung in der Geschichte 160

Naumann, S., soziales Verhalten und nationales Geschia 143

Nervosität und Mangel an innerem Halt 280

Mörgelei an herrichenden Personen und Juständen 33.

#### Ø)

Opfer als Cebensgesetz 209

Optimismus, praktischer des Christen 38 — des Glaubens 199 — als letztes Wort 209 — als wahrste und hilfreichste

Cebensanschauung 243

Organisation, als Programm der späteren Propheten 10 s. — 3um Wiederausbau eines zerstörten Volkslebens 224 — 3ur Verwirklichung der prophetischen Ideen 238 — notwendig für die Pflege der Frömmigkeit 271.

#### p

Pantheismus, impersonalistischer 15 Paradogie im Ausdruck neuer Ideale 22 Parteiwirtschaft 70 Parvenütum 23

Parvenüfultur 220

Paulus, sein Durchgang durch die Versaweislung 196 — das Problem der Freisheit 206

Pazifismus, revolutionärer 131

Persönlichkeit und Gemeinschaft 145 — religiöse, ihr Begriff 80 — Weg dazu 123

Pessimismus, scheltfroher 291 Pestalozzi, Gertrud 121

Pfaffenspiegel 181

Pfaffentum, seine Grundneigungen 181

Pfingstbewegung, ihre Verwandtschaft mit dem Ungeist der dionnsischen Naturreligion 288

Pietismus, Kampf gegen die durchschnittliche Kirchenfrömmigkeit 181

Polarität, als geistiges Gesetz für jede Ges meinschaft 44, 119, 133, 146

Prädestinationsgedante 158

Praamatismus 241

Prediger, Klang der Aufrichtigkeit 182 Priester, ihr Verhältnis zu den Propheten 43 — als Schwelger, Schwindler und

Saulenzer 5

Priesterschaft und soziale Mikstände 61 Privilegienwirtschaft 29 Programm, religiös-soziales 233 Proletariat, seine Bedeutung 101 Protestantismus, seine Verbindung mit dem Staat und ihre Gefahren 109.

Rade, mehr Idealismus in der Politik 98 Raditalismus, ethischer 48 — seine Berechtigung 49 — gottgewollt 50 — als wahrer Konservativismus 150 - der reinen Innerlichkeit 175

Raiffeisenverein 121

Rauh, über den haß (Christl. Welt 1915) 222

Rechabiten 170 Recht, geltendes 147 Rechtspflege 12

Religion, ästhetische 66 — ihre mystische Seite 82 — und Nation 109

Religionsmengerei vor dem Eril 4 - nach dem Eril 10

Religiös=Soziale in der Schweiz 129 Resignation der Verzweiflung 208 Reukauf, hosea im Unterricht 83 - Gang durch die Weltgeschichte 206

Revisionismus 129

Revolution, ihre Notwendigkeit 26 - soziale 29, 30, 35 — Beweis für Gottes Macht 104 - Zustände, die sie herbeiführen 67

Revolutionäre, heilige 158

Rhnthmus des Geschehens 11 Rittelmener, über den Jenseitsglauben 128 Rohrbach, "Im Cande Jahres und Jesu" 47, 29

Rothstein, Amos im Unterricht 53 - Deutero= jesaia im Unterricht 268.

Schiller, überwindung des seelischen 3wiespalts 206 — Weltmission des deutschen Dolfes 247

Schleiermacher, Gott und Deutschland 110f. Schwärmerei, religiöse und unbefriedigte Sexualität 57

Schwelgerei, ästhetische 49 — im Gefolge des Kultus 63 — der führenden Stände 119

Schwermut 230 Seligfeit, ewige 127

Seligmann, Kriegspredigten 259

Sinn für den Menschen als Kern der Sitt= lichkeit 23

Sitte, ihre sozialpädagogische Auffassung 11 Stepfis, vor dem Eril 4 - nach dem Eril 10 — als Verfallserscheinung 274 — als Derderben der großen Gemeinschaften 215 Sohnren, ländliche Wohlfahrtspflege 141

Sollen und Sein 51

Solidarität in sittlicher und religiöser Begiehung 231 - die durch sie bedingten Leiden 261

Sonntag, seine Unentbehrlichkeit 278 Sozial-aristofratisch 146

Sozialdemofratie, ihr Recht zur Kritik 29 — als Stimme des Gewissens 33 — ihre Ursachen 71 — ihr Zukunstsideal 127, 129 — als Krantheitssymptom 106

Sozialethit, prattische 13 Sozialismus, driftlicher 129

Spanuth, Jeremia im Unterricht 211 Spekulation mit häusern und Grundstüden

Spiritualismus, theologischer 129 Spurgeon, Jesaiapredigten 138 Staatsfirche 45

Stage, Predigten über Jesaia 138 - über hesetiel 242 - über Deuterojesaia 268

über Tritojesaia 286

Staude, hosea im Unterricht 83, Jeremia im Unterricht 211 - Amos im Unterricht 46 — Deuterojesaia im Unterricht

Subjektivismus und Gemeinschaft 145 Sulze, Fr., Arbeit an der Kirche 239 Supernaturalismus, dogmatischer und tul= tischer 64.

Taufe, ihre Überschätzung 179 Theonomie als überwindung von Beteronomie und Autonomie 205

Theosophie, gegen ihr überhandnehmen 165 Thrändorf, Amos im Unterricht 46, 53 — Zeichenforderung bei Jesaia 114 Jesaia im Unterricht 139 — Jere Jeremia im Unterricht 211 — Deuterojesaia im Unterricht 268

Thrändorf-Melger, Jesaia im Unterricht 88, 112

Thron und Altar 42

Tolstoi, Vergleich mit Jeremia 211 Tragif im klassischen Sinn 194 — im Verhältnis des Einzelnen zur Gemeinschaft - in der Geschichte 155 - im Geichick der Propheten 167 - im Wirken eines Pfarrers 173 — Konflitt zweier Notwendigkeiten 175, 188 - im Leiden für ein hohes Ideal 209

Tragodie, niederdrückendes und doch erhebendes Gefühl bei ihrem Anblid 209

Trauer 191

Trennung von Staat und Kirche 46 Troeltsch, über den Jenseitsglauben 128 Troft, Derlangen der Kirchgänger darnach

Trop und Verzagtheit 245 Trunksucht als Volkslaster 62 Typus, fonservativer und fritischer 50 -Amazia und Amos 43.

überhebung, nationale 22 Ultramontanismus 109 Ungerechtigkeit, soziale 18 Unglücksfälle, von Gott kommend 33
Universalismus und Nationalismus 8—
ethischer mit nationaler Grundlage 10—
und Idealismus 266
Untergang, staatlicher, aufgehalten durch Politik 35— aufgehalten durch Geist des Wahren und Guten 36
Untreue in Handel und Wandel 67
Unwahrhaftigkeit als Grundsünde 67
Unzucht, heilige 49, 57— als Volkslaster 62
Urteilsbildung, öffentliche 144
Utopie, soziale und nationale 36.

n

Vaterland, sein wahres Wohl 36 — seine Aufgabe als Gottestnecht 247, 263 Vaterlandsliebe, fritische 8, 35, 98, 101 Derantwortlichkeitsgefühl 230 Dergebung der Sünden 229 Derständigung, internationale 130 Derstodung 90 Derzagtheit 245 Verzweiflung, an sich selbst und an Gott 192 — an erfolglosemWirken, am eigenen Geschick 198 — und Glaube 208 — über die Schuld der Vorväter 228 — Behandlung in der Predigt 197 Volk, als gottgewollte Gemeinschaft 258 sein Zusammenbruch 181 Völkerfamilie 21 Völkerschiedsgericht 21 Dolksstaat und der Einzelne 85 Dornehme, ihre Stellung zum Kultus 226.

w

Weissagung und Erfüllung 84 Wellhausen, über Hoseas Che 74 — über Jeremia 210 — über Jona 290 Weltgeltung eines Volkes 219 Weltgeschichte als Weltgericht 37 Weltmacht, ihre Pflichten 220 Weltmission, des deutschen Dolkes 259 Weltordnung, sittliche 195 — sittliche, Der= zicht darauf aus Demut vor Gott 274 Weltreich 255f. Wesen, deutsches, seine Pflege 257 Wetter, seine religiose Deutung 35, 59 seine Beeinflussung 272 Wiederaufbau einer Gemeinschaft 203 Wohlfahrtspflege, ländliche 142 Wohnungsfrage 29, 98 Wohnungsreform 33 Wohnungsverhältnisse, schlechte 168.

3

Zauberwesen 117

Jeitalter, goldenes 127, 129
Jiller, kulturgeschichtliche Stufen 206
Jinzendorf, religiöse Schwärmerei 58
Jivilisation und Alkohol 118
Jurhellen, "Die Religion der kleinen Propheten" 54
Jusammenbrüche und Tiespunkte in der Geschichte 154.

### II. Verwendungsregister.

A

Abendmahlsvorbereitung: Gott hat keinen Gefallen am Tode des Gottlosen (Hes. 33, 11) 232 — Gottes Gerechtigkeit und Heil ist nahe (Jes. 46, 13) 253

Adventsgedanken: "Tröstet, tröstet mein Volk" (Jes. 40) 244

Adventsklang "Aus lauter Güte" (Jer. 31, 3) 204

Adventspredigt: der gute Geist des Dorfes in seiner Bedeutung für das Volksleben 149 — der neue Bund (Jer. 31, 31 – 34) 207 — Gottes Geset im Herzen (Jer. 31, 33) 210 — Jesus als der Gottesknecht (Jes. 42) 247 — Friedensbewegung im Geiste Jesu (Sach. 9, 10) 277 — das Evangelium im Buche Jona 291 — ein Volk als Werkzeug Gottes 259

Antrittspredigt in schwierigen Verhältnissen:

Beruf des Jeremia 159

н

Bedrängnis, politische: die Macht des Glaubens (Jes. 7, 9) 113

Bibelsest, Unzerstörbarkeit der Bibel (Jer. 36) 189 – Gottes Wort bleibt bestehen (Jes. 40, 6—8) 244

Bismard-Gedächtnispredigt: die Aufgabe des Jeremia 159

Bußpredigt, Bild vom Riß in der Mauer (Jef. 30, 13) 102 — "Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist" (Micha 6, 8) 147 — sür eine verkommene Gemeinde oder Zeit: Gott, der Metallprüfer (Jer. 6, 27—38) 167 — soziale: Derantwortslichkeit der Düter für die Kinder (Jer. 31, 29—30) 203 — soziale: die fetten Schafe (Hes. 34, 17—22) 243 — Trogund Verzagtheit als Feinde des Seelenslebens 232

B

Charfreitagspredigt: der leidende Gottesfnecht (Jes. 53) 262.

Œ

Dorfkirchenbewegung: Stadt und Cand in der Beurteilung Michas 148.

Chepredigt: gegen Mischen und leicht= fertige Chescheidung (Maleachi 2, 10—16) 289

Einführung von Pfarrern oder Gemeinde= ältesten : Ein Priefter nach Gottes Bergen

(Maleachi 2, 5-7) 289

Einführung von Derfassungsbestimmungen, Agenden, Gesangbüchern, Paragraphen usw.: Warnung vor dem Stolz auf das Gesetz (Jer. 8, 8-13) 178

Einweihung einer Kirche oder eines Dereins= hauses: der Herdenturm (Micha 4, 8)

148

Erdbeben: "der Bund mit dem Tod" (Jef. 28) 118

Erntebankfest: Jahve und Baal 56

Erinnerungstage: Gott als der Bleibende im Wechsel (Jes. 40, 6-8) 244

Evangelischer Bund, Tagung: Derbindung der Regierungen mit dem Ultramontanismus als "Bund mit dem Tod" (Jes. 28) 118 — Jahresfest: der Berdenturm (Micha 4, 8) 118 - Predigt: Jeremias Beruf 189 - Josua und Serubbabel 276.

"Sall": Besprechung der Trennung von Kirche und Staat 46

Samilienabend: Vortrag über Jeremia allein oder im Dergleich mit Tolstoi 211 Seier großer Erwedungszeiten: der Geist in den Totenbeinen (Bef. 37) 235

Serienkolonie, Ansprache: Bedeutung des Candes für das Wohl des Staates 148 Friedensfeier: Deutschland als Gottesknecht 250

Friedenssonntag: das Friedensreich des

Messias 132

Frühlingspredigt: Natur und Kultus 64 das Wandern der Dögel als Sinnbild des Verlangens der Seele nach Gott 165 Frost im Frühling: Gott entzieht das eine But, um ein anderes zu geben 58.

Geburtstag d. Herrschers: d. Herdenturm 148 Gedenkfeier, vaterländische: kritische Dater= landsliebe im Sinne des Amos 51 vaterländische: der Rest, der umkehrt 121 - für einen Reformator oder andere Beifteshelden: Dom Gefet gur Freiheit 207, 235 — der Reichsgründung 1921: die Einigung des Nords und Südreichs (Bef. 37, 15f.) 235 - für einen Retter oder Patron von Kirchen und Anstalten: der "Risseverzäuner" 287 — für einen großen Mann: der Gottesfnecht und sein Leiden 263 — für einen großen Mann: Gewinnung neuer Kraft durch Besinnung auf den Ursprung der Kraft 264

Gefahr fürs Daterland: Stillesein und Der-

trauen (Jes. 30, 15) 123

Gemeindeblatt, dörfliches: Warnung por der Großstadt 97

Gemeindetag: Evangelium für die moderne Grokstadt 291

Geschichtspredigt: der Untergang Jerusalems 155

Gnadenspruch am Altar: Gottes Treue

(Jef. 54, 10) 264

Grabrede bei einem Wucherer oder Geigbals 68 — bei einem verdienten Mann: Werkzeug Gottes 124 - bei einem erschütternden Todesfall: das Wort vom Töpfer (Jer. 18, 1-10) 173 - für einen bedeutenden Mann: das Geschick des Gottesknechtes 263 - für einen Mann, der im Pfarramt oder in der inneren Mission wirfte: hören und Weitergeben des Gotteswortes 263 — die Spuren der Erziehung zu einem Werkzeug Gottes im Ceben eines bedeutenden Menschen 252 — der Glaube an den verborgenen Gott in duntlen Cebensführungen (Jef. 45,15)253 — Gottes tragende Treue bis ins Alter (Jef. 46, 4) 253 - für einen froben u. gütigen Menichen (Jef. 58, 10, 11) 287 bei besonders schweren Sällen: Gottes unwandelbare Treue (Jes. 54, 10) 264

Gustav=Adolfverein, Jahresfest: Notwendigfeit der Bekehrung (Bild vom Pfannkuchen) 69 — Sammlung des Rests 148 Gustav=Adolfpredigt: der Löwe aus Mitter=

nacht (bej. 41, 25) 246.

h

Berbstpredigt: die Wandervögel und der Jug der Seele zu Gott 165

hochzeitstert für ein ernstes, frommes Mäd= chen (Jer. 2, 32) 167.

Innere Mission, Tagung oder Sest: Beeinflussung der öffentlichen Meinung durch Cehre und Ceben der Pfarrer 62 Evangelium für d. moderne Großstadt 291.

Jahresfest eines Vereins: der Hirt und die Berde 147

Jahresschluß: Gott auch im Leid und übel 253 Jubiläum eines Pfarrers: ein Priester nach Gottes Herzen (Maleachi 2, 5—7) 273

Jugendverein, Ansprache: Warnung vor dem großstädtischen Wesen 97.

Kircheinweihung: die wahre Bestimmung der Kirche (Jes. 66, 1-4) 280

Kirchenneubau oder sumbau: Aufmunterung dazu durch hinweis auf die Bedeutung der Kirche 271

Kirchensonntag: die Kirche als Herdenturm 148 — das Gotteshaus als Bethaus 278

Konfirmation: "Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist" 147

Krankenhausansprache: Weg zu neuer Kraft (Jes. 55, 1) 265 — Stillesein und Vers

trauen (Jes. 30, 15) 123

Krantheit, Dertrauen auf Gott (Jes. 41) 246 Krieg, unglücklicher: der Tag Jahves 103 Kriegspredigt: Gott, der Metallprüfer 167

— Hottes Gewalt und Größe 208 — Juversicht auf Gottes Barmherzigkeit 246 — für die Zeit zwischen Höhepunkt und Ende des Krieges: Bild des Friedens 276

Kriegervereinsfest, fritische Vaterlandsliebe im Sinne des Amos 21

Krisis in Kirche, Gemeinde, Verein: der Rest, der umtehrt 119

Kritif an einer verrotteten Gemeinde: Beruf des Jeremia 159.

#### $\mathfrak{L}$

Candesbußtag: Kritik im Sinne des Amos 21 — soziales Verderben 67 — organisches Wachstum von Heil und Unheil 73 — Jahves Klage über das undankbare Volk 91

Candgemeinde, gegen den Zug nach der Großstadt: Jähes Sesthalten an guten Gewohnheiten 171

Candstädtden, Predigt gegen den Geist der müden Zivilisation 97

Ceichentert: "Aus lauter Güte", ein Menschenleben als Segenswerk Gottes 204 Lutherpredigt, Jeremias Beruf 159.

#### m

Mißernte, Gottes Gewalt und Größe 208 Missionsaufgabe: der "Rest" als Cau für die Völker 149

Missionsfest, Ansprache: Sammlung des Restes 148 — Leben aus dem Cod 246 — Gottes Heil für alle Menschen 291.

#### 11

Naturereignisse, widrige: ihre Beziehung auf Gott 34

Not und Anfechtung im Einzelleben: Stilles sein und Dertrauen (Jes. 30, 15) 123.

#### (0)

Ordinationsansprache: ein Priester nach Gottes Herzen 273 — die Propheten als Mauer um das Volk 227.

#### $\mathfrak{p}$

Palmsonntag, der Friedefürst 277

Pastoralansprache: die Propheten als Mauer um das Volk 227 — Micha und seine Gegner 145

Pastoraltheologische Verwendung des Jesaia

Pfarrkonfereng: ein Priester nach Gottes Herzen 273 — Standessünden 62

Pfingstpredigt, vom Gesetz zur Freiheit 207
— das steinerne und das steischerne herz
(hes. 36, 16—22) 236, 242.

#### R

Reformationsfelt, der lebendige Gott und der Gedankengott der Scholastik 165 — Gesetz und Freiheit 207 — Gott als das Bleibende im Wechsel 244 — Josua und Serubbabel 276 — Vergangenheitskräfte im Dienst der Gegenwart 264.

Rentengüter, Bedeutung des Candes für das Staatswesen 148.

#### S

Segensjahr, Gottes Güte und Gnade 59 Seuche, "Bund mit dem Tode" 118 Sommer, nasser, Gott und Baal 59

Schwere Zeiten, nationale: der Gott aller Völker 24 — politische: Würdelosigkeit und Unwahrhaftigkeit in der Politik 67 Splwesterpredigt: Lebensbewältigung durch den Glauben 125 — das Seste im Wechsel

244 Synodalansprache, Standessünden 62.

#### π

Todeskampf, Surchtlosigkeit im Vertrauen auf Gottes Gnade 246

Crostrede: Stillesein und Vertrauen (Jes. 30, 15) 123 — Chrsurcht vor dem versborgenen Gott 253

Trost= und Mahnwort bei Heimsuchungen: das Unglück als Zuchtmeister 168.

#### u

Unglück, des Volkes, der Kirche, der Gemeinde: Gottes Erzieherliebe 22

Unglücksfälle, schwere: "Bund mit dem Tode" 118 — Brand, Seuche: Gottes Gewalt und Größe 208 — das Ewige über der Vergänglickeit 244

Untergang, drohender, Einfall der Feinde 106.

#### $\mathfrak{v}$

Derein für Volkserziehung, Ansprache: Saat unter die Dornen (Jer. 4, 3—4) 147 Vereinigung, soziale, Ansprache: "Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist" 147.

#### w

Wandervogel, Freischar, Vortrag, Ansprache: natürliche Cebensweise im Gegensatzur überkultur 171 — Stadt und Cand 148

Weihnachtspredigt, die hoffnungen, die der Messias erfüllen soll 131.

#### 3

Zeiten, schwere: keine Surcht in der Zuversicht auf Gott 246

Zeitpredigt gegen den Mammonsgeist 68 der Rest als Anfang 146

Jusammenkunft, börfliche, Warnung vor bem großstädtischen Wesen 97.

## III. Stellenregister.

|            | Seite       | 1             | Seite    | 1           | Seite  |          | Seite  |
|------------|-------------|---------------|----------|-------------|--------|----------|--------|
| Jesaia     |             | 44920         | 250      | 56          | 160    | 322-27   | 240    |
| 12-3       | 90          | 2122          | 250      | 8           | 163    | 4. 5.    | 226    |
| 49         | 118f.       | 24—4828       | 250f.    | 12          | 163    | 448      | 240    |
| 10-17      | 92          | 2428          | 252      | 1519        | 160    | 81-1125  | 226 f. |
| 2126       | 100         | 455           | 252      | 28          | 163    | 1221-412 | 227    |
| 2931       | 93          | 7             | 252      | 30          | 180    | 1412-28  | 228 f. |
| 22-4       | 125 f.      | 9             | 253      | 61-7        | 160    | 181-32   | 228 f. |
| 7—22       | 103         | 15            | 253      | 7           | 163    | 5—9      | 232    |
| 31—9       | 104         | 464           | 252      | 6, 811      | 192    | 221-6    | 232 f. |
| 1515       | 100         | 12            | 253      | 12-15       | 180    | 24415    | 240    |
| 1641       | 93          | 4810—11       | 253      | 22-26       | 160    | 2423-27  | 241    |
|            | u. 104      | 491-5417      | 253 f.   | 27-30       | 167    | 3222     | 241    |
| 42-6       | 125 f.      | 1-12          | 259 f.   | 72-12       | 169 f. | 3319     | 242    |
| 51-7       | 105         | 810           | 254      | 2128        | 178    | 10-20    | 228    |
| 824        | 95 f.       | 18b21         | 254      | 87          | 165    | 34       | 234 f. |
| 2529       | 106         | 2426          | 254      | 813         | 176    | 361632   | 234 f. |
| 61—13      | 85 f.       | 1418          | 255      | 1012        | 180    | 29-30    | 234 f. |
| 72—9       | 111         | 501-3         | 255      | 14-17       | 167    | 371-24   | 234f.  |
| 10-16      | 113         | 410           | 259 f.   | 1823        | 191    | 4048     | 236 f. |
| 17-25      | 105         | 511-2         | 255      | 967         | 163    | Daniel   |        |
| 81-4       | 113         | 68            | 255      | 915         | 161    | 11-19    | 292    |
| 58         | 106         | 923           | 255      | 1621        | 161    | 2        | 293    |
| 9-10       | 110         | 5213—5312     | 259 f.   | 2425        | 178    | 3130     | 292    |
| 11—15      | 106         | 5410          | 264      | 1118 25     | 187    | 5        | 292    |
| 91-6       | 125 f.      | 55            | 264 f.   | 1312-14     | 167    | 62—29    | 292    |
| 720        | 106         | Tritojesaia   |          | 141-12      | 161    | 7        | 293    |
| 101-3      | 100         | 561—8         | 277      | 12 b—16     | 180    | 91518    | 294    |
|            | 16. 18Ъ 124 | 912           | 278      | 17-18       | 191    | Hosea    |        |
| 2026       | 118f.       | 571-6         | 278      | 1559        | 167    | 1        | 73f.   |
| 111-9      | 125 f.      | 813           | 279      | 10-21       | 192    | 24—25    | 56     |
| 1349       | 115         | 15-21         | 279      | 161—4       | 161    | 3        | 73 f.  |
| 201—7      | 116         | 581-12        | 279      |             | u. 191 | 4114     | 61     |
| 281-29     | 107         | 591-2         | 280      | 515         | 161    | 411—14   | 63     |
| 7—13       | 99          | 605-11. 6. 14 | 284 f.   |             | u. 191 | 51 - 8   | 64     |
| 14 — 21    | 117         | 1617, 21, 22  | 7        | 1711—18     | 192    | 1014     | 66     |
| 16-22      | 123         | 615. 6. 8     | 285      | 181-10      | 173    | 61-4     | 76     |
| 25-29      | 124         | 631—6         | 282      | 13—17       | 166    | 5        | 67     |
| 291-8      | 115         | 764. 11       | 281      | 18—23       | 192    | 71—16    | 68     |
| 1314       | 92          | 651—12. 18—19 |          | 207-18      | 192    | 81—13    | 70     |
| 306—8      | 116         | 21—23         | , 20, 20 | 14—18       | 192    | 97—14    | 72     |
| 914        | 102         | 661—4         | 280      | 211-10      | 184    | 101—8    | 65     |
| 15—17      | 122         | Jeremia       | 200      | 226—8       | 183    | 12-15    | 73     |
| 311—3      | 116         | 11-10         | 157      | 10-12       | 183    | 111-11   | 78     |
| Deuterojes |             | 1118          | 160      | 13—19       | 183    | 121-10   | 67     |
| 401—11     | 243 f.      | 16            | 162      | 2427        | 183    | 1323     | 66     |
| 1231       | 245 f.      | 21—13         | 164      | 2830        | 183    | 4-11     | 73     |
| 411-5      | 246         | 5             | 162      | 241-10      | 184    | 12-14    | 73     |
| 810        | 246         | 19            | 168      | 261-24      | 188    | 142-9    | 79     |
| 17-20      | 246         | 2028          | 162      | 27          | 184    | Joel     |        |
| 25         | 246         | 32            | 166      | 281—17      | 184    | 1-3      | 287 f. |
| 42         | 246 f.      | 3             | 160 f.   | 34822       | 169    | Amos     |        |
| 59         | 248         | 434           | 168      | 351-19      | 169    | 11-2     | 40     |
| 10—12      | 248         | 5—8           | 160      | 36132       | 189    | 13216    | 19     |
| 18—20      | 248         | 1114          | 160      | 371-10      | 184    | 31-2     | 22     |
| 431-4      | 248 f.      | 1931          | 160      | 1121        | 189    | 3—6      | 33     |
| 18         | 249         | 51            | 163      | 381-28      | 189    | 78       | 40     |
| 22-25      | 249         | 2             | 163      | 42. 43. 44. | 171 f. | 9—11     | 24     |
| 4415       | 249         | 3             | 163      | hesetiel    |        | 1215     | 30     |
| 6-8        | 249         | 45            | 163      | 1135        | 239f.  | 41—3     | 25     |
| 0          |             |               |          |             | 1. 1   |          |        |

|        | Scite |                | Seite |          | Seite  |          | Seite |
|--------|-------|----------------|-------|----------|--------|----------|-------|
| 45     | 30    | Micha          |       | Habatut  |        | 61—8     | 275   |
| 6—13   | 34    | 12—7           | 141   | 1-4      | 289    | 9—15     | 276   |
| 51—2   | 35    | 18—9           | 141   | Zephanja |        | 7        | 276   |
| 46     | 32    | 2111           | 143   | 12—13    | 213    | 81—5     | 276   |
| 7—13   | 29    | 12-13          | 146   | 7. 1418  | 215    | 12-13    | 276   |
| 1820   | 36    | 31-4           | 143   | 215      | 217    | 16—17    | 276   |
| 2127   | 31    | 58             | 144   | 3120     | 219    | 98—10    | 277   |
| 612    | 22    | 9—12           | 141   | haggai   | -      | Maleachi |       |
| 47     | 26    | 4613           | 148   | 1        | 270 f. | 125      | 273   |
| 719    | 37    | 14-53          | 148   | 2        | 271 f. | 6-14     | 273   |
| 10-17  | 40    | 568            | 149   | Sacharja |        | 25—7     | 273   |
| 813    | 37    | 9-14           | 149   | 11—6     | 275    | 10-16    | 273   |
| 4 — 14 | 37    | 61—8           | 147   | 7—17     | 275    | 3        | 274   |
| 9t—7   | 38    | 71—6           | 145   | 214      | 275    | 4        | 274   |
| 7      | 23    | Nahum          |       | 3110     | 275    |          |       |
| 8-15   | 39    | <b>1</b> 12—13 | 221   | 41—6a    | 275    |          |       |
| Jona   |       | 24—14          | 221   | 10b-14   | 275    |          |       |
| 1-4    | 290f  | 34             | 221   | 51—4     | 275    |          |       |

In Vorbereitung ift:

Sriedrich Niebergall, hemmungen und förderungen der Predigt und des Religionsunterrichts durch die moderne Theologie.

Etwa 112 Seiten.

Inhalt: Einleitung. Die Spannung zwischen Theologie und Praxis und ihre Lösung. 1. Kapitel. Hemmungen. 1. Die alte Theologie und die ihr entsprechende Praxis. 2. die moderne Theologie und ihr Einsluß auf die Praxis. a) Die kritisch-historische Methode. b) Die Religionsgeschichte. c) Die Religionss psinchologie. 2. Kapitel. Aufhebung der hemmungen. 3. Kapitel. Hörderungen für die Praxis. 4. Kapitel. Religionswissenschaftliche Religionspädagogik. Anshang: Beispiele. 1. Die Predigt. 2. Der Religionsunterricht.

## Bausteine für den Religionsunterricht

herausgegeben von Aug. E. Arohn und Dr. Ulrich Beters, hamburg

I. Reihe: Vorstufen des Christentums. - II. Reihe: Christen: glaube. - III. Reihe: Beilige Geschichten. - IV. Reihe: Aukerdristliche Religionen.

Bisher sind erschienen:

Mose. Don Aug. E. Krohn (I. Reihe 1. Heft)

Amos. Don Aug. E. Krohn (I. Reihe 2. heft)

Jesaia. Don Georg Mener (I. Reihe 3. Heft)

Jesus. Don Dr. Ulrich Deters (II. Reihe 1. Heft)

Der heilige Franziskus. Von Dr. Ulrich Peters (II. Reihe 2. H.)

Cuthers Glaube in seiner Erklärung des 2. Artikels, auch für den Konfirmanden-Unterricht beh. v. P. Arnold Köster. (II.R. 3.h.)

Israelitische Vätergeschichten (für die Unterstufe). Susanne Tank. 1. Heft (III. Reihe 1. Heft). 2. Heft (III. Reihe 2. heft).

> Die Hefte jeder Reihe sind einzeln täuflich, Dreis geh. 50 Pfg., in der Reihe 40 Pfg.

Das Ziel dieser Hefte ist, den Kindern die Religion als Kraft zum Ceben nahe zu bringen und die Bahn frei zu machen für eigenes religiöses Erleben. Sie suchen dies Biel gu erreichen durch Dorführung religiöfer Topen vornehmlich aus der Geschichte des Christentums und seiner israelitisch= judischen Dorgeschichte. Die Religion wird sachlich vetrachtet, d. h. es wird geschildert, wie sie in den Menschen und Gemeinschaften Gestalt gewonnen hat, sie wird in den schaft gezeichneten hintergrund ihrer zeitzlichen und örtlichen Bedingtheit gestellt. Dabei stügen sich die Dersasser auf die Arbeiten der psychologisch orientierten Religionswissenschaft. So bringen die "Bausteine" die Religion in ihrem Wachsen und Wirken zur höchstmög= lichen Veranschaulichung, und unmittelbar und ohne weitere "Behandlung" losen sie die oben gestellte Aufgabe des Religionsunterrichtes. Dieser vertiefte Unterricht wird an Unterrichtsproben vorgeführt, die aus der Pragis heraus in möglichfter Treue aufgezeichnet sind. Sie fonnen nur Beispiele sein, die anregen sollen zu gleichem Schaffen, die nicht ftlavisch nachgeahmt, wohl aber überboten werden dürfen.

Verlag von Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

# Deutsches Christentum

non

## Sigismund Rauh

2. Auflage. 3.-5. Tausend. Geh. 2,50 Mf.; geb. 3,30 Mf.

Heute muß jeder ernste Deutsche seine Stellung zu den höchsten Fragen des Cebens neu prüfen, denn der Krieg hat eine Krisis über unser Volkgebracht, in der es beginnt, mancherlei verhängnisvolle ausländische Einslüsse auszuscheiden. Den Maßtab für solche Prüfung kann uns nur der Geist des echtesten der echten Deutschen geben: Martin Luther. Sein Christentum ist Deutsches Christentum, und das vertritt auch Sigismund Rauh. Man Iese die Abschnitte: "Von der Unterordnung, Vom Werte des Menschenlebens und vom Heroismus, Von der Unsterblichkeit, und man wird den männlich-frommen Geist dieser Gedanken heute besonders spüren und wünschen, daß er sich recht ausbreiten möge in unserm Volke.

Richard Kablich in den "Blättern f. d. Sortbildung d. Lehrers": "Wie ein Prophetenbuch ist es über das deutsche Cand gegangen in seiner trozigen herbheit, in der Pracht seiner Sprache, in seiner quellfrischen Ursprünglichkeit. Mit Niehsches Jarathustra zu vergleichen, so wildsremd die beiden Männer sich auch gegenüberstehen!"

Kirchliche Rundschau: "Alles geschliffen und gesalzen, nichts Abgegriffenes noch Ausgeleiertes, darum wünschen wir es in alle deutschen Samilien hinein. Solche Bücher brauchen wir, wenn wir unsern Gebildeten das Evangelium wieder nahe bringen wollen."

Der alte Glaube, 1913, Nr. 32, XIV. Jahrg.: "Er hat Hunderttausenden unseres Volkes aus der Seele gesprochen. Wir haben es satt, das ewige Quengeln und Quälen um das "Wesen des Christentums", das sein Recht erst durch Cegitimation vor einem Duhend anderer Religionen erweisen soll, das vor die Katheder der Philosophen gezerrt wird, als sollte es den Dottor machen. Er hat uns aus der Seele gesprochen, wenn er die gottverlassen Apologetik zum alten Eisen wirft, die ihrem Christentum da noch ein dunkles Plähchen retten will, wo die Naturwissenschaft mit ihrer Caterne noch nicht hingeleuchtet hat . . . Man lese und jubele — wie wir!"

Deutsch-völkische Hochschulblätter: "Es ist ein Buch in dem Sinne, in dem Paul de Lagarde die deutsch-nationale Religion kennzeichnet. In diesem Buche ist keine Dogmatik, sondern Anbetung, Trost und Ermahnung."

Blätter f. Kirche u. freies Christentum, 1913, 46: "Ein tiefer Mensch gräbt gebeugt dem Menscheitsproblem dis in die letzten Gründe nach, aber dann richtet sich seine Gestalt straff in die höhe, sein Auge leuchtet und voll kerniger Frische, gesundem humor, kecker Unerschrockenheit, selbstsicherer Eigenart kündet er der Jugend Lebensweisheit. . . Ich empsehle dies Buch ganz getrost, weil ich weiß, daß die es mir danken werden, die daraushin diesen männlichen und tiefen, so wirklichteitsstarken und nüchternen und doch so innerlichen, diesen die herbsten aber auch grandios schöne Tone sindenden Geist eines deutschen Christen: menschen zu sich haben reden lassen."

Theol. Literaturblatt: "Möchte dies Buch selbst werden, was der Derfasser vom Kleinen Katechismus sagt: Ein Seldzeichen zum Sammeln für die Harrenden, zum Solgen für die Streitenden!"

Soeben sind erschienen:

# Der Krieg und die christlich=deutsche Kultur

Jnhalt:

1. Unser Gottesglaube und der Krieg.

Don Professor D. Wilhelm Bousset in Göttingen.

2. Der Krieg und das Evangelium Jesu.

Don Oberlehrer Lic. herm. Schuster in hannover.

3. Soziale Wirkungen und Aufgaben des Krieges.

Don Pastor Bernh. Dörries in hannover=Kleefeld.

4. Erneuerung des deutschen Volkes.

von Professor D. Wilhelm Bousset in Göttingen.

128 Seiten. Preis 1,50 Mf.

Universitätsprofessor, Pfarrer, Schulmann — drei angesehene und bekannte Theologen — haben die obigen 4 Vorträge in Hannover vor einer großen, teil-weise übergroßen Juhörerschaft gehalten. Unn sollen diese Gedanken, 3. T. erweitert, auch einem weiteren Kreise als brauchdare geistige Wasse dienen. Uns ist ja auch auf geistigem und sittlichem Gebiete ein Kampf von gewaltiger Größe auferlegt. Da ist es unsere Pflicht, eine geistige Mauer aufzurichten, die unsern Tapkern dort draußen den Rücken deckt.

# Deutsche Kriegslieder und Vaterländische Dichtung.

3wei Vorträge von Dr. Richard Weißenfels, Professor an der Universität Göttingen. | Preis 1,20 Mt.

Bei der allgemeinen Freude am Kriegslied wird heute das obige Büchlein des Göttinger Literarhistorikers gern gelesen werden, vereinigt es doch einen seinsstennigen Aberblick über die vaterländische und Kriegslieder-Dichtung von der Resormation bis auf unsere Tage mit ausführlichem Eingehen auf die gegenwärtige Kriegspoesie. Die Jülle der Proben bietet köstliche Perlen aus alter, neuer und neuester Zeit und sichert dem schmucken Bändchen auch als Kriegslieder-Auswahl eine freundliche Ausnahme. Die geistvollen Ausführungen des Literarhistorikers machen diese Arbeit zu einem besonders wertvollen Jührer in der Flut. Aussührliche Lieder-, Sach- und Personen-Derzeichnisse am Schlußerhöhen die praktische Brauchbarkeit.

## Thomas Carlyle

Aufrichtiger und schonungsloser hat wohl keiner die ruchlose Krämerpolitik Englands verurteilt, als Thomas Carlyle. Seine Aufsätze enthalten Stellen, die wie auf die heutigen Justände gemünzt erscheinen.

Charafteristik unserer Zeit und Flugschriften aus elfter Stunde.

übersett v. E. Pfanntuche. freg. v. P. henfel. 7 Mt.; in Enbd. 7,80 Mt.

Einst und Jest. übersetzt und mit Anmerkungen versehen von P. Hensel. 6 Mt.; in Enbb. 6,80 Mt.

Ein Buch für Solche, die Religion haben möchten, die eines wissenschaftlich Denkenden und zugleich noch tiefer Sehenden bedürfen, um ihrer bisherigen Weltanschauung entwachsen zu können, ist:

# Das Ungeheure

Von dem Jertum des Lebens ohne Gott

pon

Dr. Paul Eberhardt

1914. Steif geheftet 2 Mt.

Was ist das Ungeheure? Es ist das Unberechenbare, die Jülle des Möglichen, das uns umgibt und heute erschütternder als je seine Macht über uns zeigt. Es würde den Menschen erdrücken und vernichten, wenn nicht Gott uns die Gabe der Religion gegeben hätte. Aber der Weg zu ihr ist unter der Herrschaft der Naturwissenschaft den meisten verschüttet. Ihnen bietet sich Paul Eberhardt, ein Schüler Dilthens, als Führer an und macht in wunderbar gedankenvoller Sprache den Weg zur Religion überhaupt erst einmal frei. Darin besteht Absicht und Ziel dieses Buches!

Evang. protestantischer Kirchenbote f. Els.-Lothr. 1915, 8°: "Mit überlegener Schärfe und genauer Kenntnis der heutigen Problemtellung für Wissenschaft und Philosophie verteidigt er in reinlicher Scheidung die Souveräntät der Religion, die unbeirrt durch die Pfade wissenschaftlicher Forschung ihren höhenweg schreitet mit dem Anspruch, das Ganze in sich zu falsen . . Diese herausarbeitung des spezifisch Religiösen geschieht mit einer Fülle seiner, tressender Bemerkungen, die zumeist den Wunsch weden, mehr zu erfahren. Die Sprache ist dem Bildnerischen, Paradozen des Religiösen angemessen, immer anregend, sehaft. Man liest diese Schrift natürlich unter ständiger Bezugnahme auf den Krieg. Und so wenig sie sin geschrieben ist, um so mehr gewinnt sie an Wert. Der Krieg untersstreicht ihre These, wie sie dem Glaubensbedürfnis dieser Zeit eine ruhige, edle Weisung schenkt."

Evang. Kirchenblatt f. Schlesien, 1914, Nr. 50: "Es ist eins der Bücher, die man nie zu Ende gelesen hat. Auch wenn man den Versasser irgendwo eingeordnet haben würde, wäre man mit ihm noch nicht fertig, und mit dem, was er dietet, erst recht nicht. Dadurch beunruhigt er. Wie tief hat er das Goethesche Wort, daß wir dem Ungeheuren unterworfen seien, in Beziehung zu allen ewigen und modernen Problemen gesetht, wie tief vor allem das Ungeheure erlebt! Für ihn haben Plato und hegel tieser gesehen als Kant. Schon diese Tatsache beweist seine gestitige Unabhängigkeit allen dreien gegenüber. Aber sein Intellekt sowohl wie seine Religion erscheint auch allen nodernen Grundauswühlern (Vaihinger) gewachsen. Er ist ganz siber den Dingen und Wissenschaften und ganz in Gott. Das hat ihn befreit. Diese Freiheit errettet ihn von allen Menschenqualen, vor denen er erschauerte. Religion erforscht nicht den Sinn der Welt, sondern hat ihn; aber so gewaltig ist diese Erlednis, daß nur das Wort der "Wiedergeburt" diesem Wunder gerecht wird. So ist diesem tiesen Allesdurchschauer Religion nicht Weltanschauung, sondern unmittelbarste Gewisheit. Darum sollen diese kurze Buch alle Denkenden mit langem Nachdenken ganz langsam lesen, den Verfasser, sich selbst, das moderne Denken, die Praxis prüsen. Sein Sprachgewand erinnert von ferne an Schleiermachers Reden über die Religion.

#### Viele solcher Bücher haben wir nicht."

Jürcherische Freitagszeitung, Dez. 1914: "Dieses Büchlein ist keine volkstümliche Abweisung des Materialismus und Atheismus, sondern eine tiessinnige Betrachtung über die Grundlagen unseres Erkennens... Es lehnt den Irrtum ab, daß alles in der Welt nur Denken sei, stellt die Seese in den Mittelpunkt des Daseins und weist der Religion und dem Erleben Gottes die höchste Stelle in unserem Sein zu... Es möge genügen, auf dieses Buch hingewiesen zu haben, und seine Lektüre denen zu empfehlen, welche für tiesere philosophische Bestrachtungen Sinn und Verkändnis haben."

## D. Friedr. Niebergall

Professor der Theologie in Heidelberg

## Praktische Auslegung des Alten Testaments

Methodische Anleitung zu seinem Gebrauch in Kirche und Schule. Im Anschluß an die "Schriften des A. T. in Auswahl".

1. Bd.: Weisheit und Enrit. 1912. preis geh. 8 Mt.; Enbb. 9,20 Mt.

Inhalt: Allgemeine Einleitung. — Die Spruchweisheit (Sprüche Salomos und Jesus Sirach). — Die Pfalmen. — Kiob und Prediger Salomo (Gedanken über die Behandlung der Frage nach Glück und nach Unglück). Sachregister, Verwendungsregister, Stellenregister.

Dollständig in 3 Bänden jum Preise von etwa 18 Mf.; geb. 21,60 Mf.

Der erste Band bildet also fast die Hälfte des Ganzen. Der noch außenstehende 3. Band wird die Geschichtsbücher behandeln.

Theolog. Literaturblatt 1913, 4: "Die Produktionskraft Niebergalls muß umso höher angeschlagen werden, als N. bei seiner ganzen literarischen Tätigkeit in erster Linie aus dem Eigenen und Persönlichen schöpft. Auch der vorliegende Band, dem noch zwei andere folgen sollen, ist keineswegs eine Kompilation von praktisch-theologischen Gedanken, wie sie etwa die der modernen Richtung angehörenden Homileten ausgesprochen haben. Die bezügliche Literatur ist sogar nur ziemlich spärlich benutzt: vielmehr ist es ein ganz persönliches Such, wieder mit einem Reichtum von Gedanken, Winken, Singerzeigen, ost in sener plastischen, "pointierten Form, wie man sie an Niebergall kennt."

Dorfkirche, Aug. 1913: "Das Werk leitet eine neue Zeit in der praktischen Behandlung des A. T. ein. Im einzelnen wird man mit dem Verfasser rechten können, dieses und jenes anders angefaßt wissen wollen; das ist natürlich. Aber diese realistische Auffassung des Lebens, diese sichere psphologische Einstellung zu Dingen und Menschen, diese Anleitung beständig vom Boden der Wirklichkeit auszugehen, bedeutet eine Schulung für den Dorfprediger, die er sich nicht entgehen lassen soll, auch wenn er eine grundsässlich andere Gesamtauffassung des A. T. hat. Die vorliegende Methodit berücksichtigt auch die Verhältnisse der Dorfkriche: die Fragen der Dorfpredigt, der bäuerlichen Frömmigkeit usw. werden besprochen, gesund und wahr, weil vom Boden der Empirie ausgehend."

Monatsblätter f. d. ev. Kel.-Unterr. 1913 S. 12: "Dies Werk hält, was sein Titel verspricht. . . . N. schreibt sein Buch für religiös-theologische Produzenten, also für Keligionslehrer und Seistliche. Er will keine Ergese liefern, kein Erbauungsbuch schreiben, sondern stellt bewußt ein neues Ziel auf: den wesentlichen Kern der religionsgesch. Urkunden, die das A. T. enthält, psychologisch erfassen und durch die gewonnenen allgemeinen Grundgedanken die Gegenwart mit ihren Fragen beleuchten. Also alles andere, als einsache übertragung alttestamentlicher Gedanken in die Gegenwart! Überhaupt sind ihm nicht die "Gedanken" das wichtigste, sondern Werte, Ideale, Problemstellungen. An das, was so gewonnen ist, schließen sich erst in zweiter Linie Einzelwinke und Derwendungsbeispiele für die Praxis. Das sollen nur Illustrationen sein . . . Das Werk liesert uns den praktischen Beweis, wie das religionsgeschichtliche und psychologische Derständnis des A. T. nicht bloß der einzige Weg ist, die Größe und die — Schwächen dieser Urkundensammlung mit richtigem Derständnis zu würdigen, sondern es überzeugt auch gründlich davon, daß sie für unsern R.-U. unersetzliche Schäge dirgt. Wohl selten hat sie uns einer für den Teil des A. T., der leider immer noch den Kamen "Lehrbücher" trägt, mit soviel Verständnis und solch anschaulicher Darstellungskunst erschlossen und in gangbare Münze umgeprägt."

Evang. Sreiheit 1913, H. 7: "Welch einen Thesaurus gibt uns Niebers gall wieder mit dieser praktischen Auslegung des A. C. Nicht nur eine Sund-

### Bücher von Friedrich Niebergall

grube von tüchtigen und ohne weiteres verwertbaren Gedanken. Die findet man auch anderwärts. Nein, unsere hauptnot gerade dem A. T. gegenüber ist doch das aus der religionsgeschichtlichen Betrachtung erwachsene Distanzgesühl, das sich noch verschärft an dem von uns stärker empsundenen Kontrast des Alten zum Neuen Testament ..... Wer hilft uns dei aller bewusten Klarkeit dieses Distanzgesühls über dasselbe hinweg und lehrt uns die trotzdem im A. T. von uns empsundenen Gottesgedanken als unmittelbar auch unserm Geschlecht gestend erfassen und verwerten? Das tut Niedergall in einer disher nicht erreichten Weise..... Überall seinsühliges, vom aristlichen Empsinden ausgehendes, ästhetisch und religionspsychologisch wertendes Erfassen der alttestamentlichen Gedanken in ihrer Schichtung und sittlichereligiösen höhenlage. Dann ein herausstellen des Allgemeingültigen aus der zeitgeschichtlichen Sassung, ein hinweis auf die Stellung der alttestamentlichen Gedanken in der zielstredigen Entwicklung auf das Evangelium hin. Endlich ein vielsagend kurzes Anleiten zu ihrer Verwertung in den verschiedenartigen Situationen, die der homilet, Liturg und Pädagoge zu bewältigen hat."

# Jesus im Unterricht. Ein handbuch für die Behandslung der neutestamentl. Geschichten. 2., durchgesehene Aufslage. 3.-5. Tausend. 1913. Steif geh. 2,80 ME.; geb. 3,40 ME.

Mittelschule 1911, 24: "Ich benüße das Niebergallsche Buch seit seinem Erscheinen unausgesetzt und muß sagen, daß mir noch kein Präparations-werk vorgekommen ist, das so wie dieses den Lehrer ehrt, indem es seinem Wissen und Können den weitesten Spielraum läßt und doch ein zuverlässiger Sührer im Reiche der modernen Religionswissenschaft ist."

n. Sächs. Kirchenbl. XVII, 44: "Niebergalls Buch ist alles andere, nur nichts zum trägen Nachmachen, auch nichts von den so lieblich wirkenden "Formalstusen"! In dem Geiste der Schriften des Neuen Testaments von Johannes Weiß und in weiterer Herausarbeitung der Gedanken, die Niebergall selbst in seiner ausgezeichneten Bearbeitung des Neuen Testaments gegeden hat, bietet er Gedanken zur Anregung und zwar zunächst geschichtlich kritische Erkenntnisse, dann religiöses Gedankengut und zuletzt einige Winke und Anweisungen für den Unterricht. Das ist ein Buch für den strebsamen Religionslehrer, ein Buch für kindergottesdienst und Konsirmandenunterricht. In dieser Art möchten künstig Religionslehrbücher für die Schule bearbeitet werden."

# Die Kasualrede. 2. Auflage. 1907. Steif geh. 2,80 Mt.; geb. 3,40 Mt.

Mitt. des wiss. Predigervereins d. Pfalz 1905, 34: "Nach der übersschwänglichen Anpreisung des Buches durch Jüngst in der Mtschr. f. d. f. pr. war ich auf die Cektüre gespannt. Nachdem ich es gelesen, würde ich, wenn ich das Recht dazu hätte, noch stärkere Register ziehen. Auf selkem wissenschaftlichen Grunde aus der Praxis für die Praxis, ein reich belehrendes Buch, abhold seder Trockenheit, zuweilen erbaulich, nicht selken unterhaltsam. Utile cum dulci, wenn nur nicht so niederträchtig viel drin stände, was einem einsgeht wie bittere Arznei. . . . . In erster Linie ist das Buch sür Anfänger gesschwieden. O wer uns, als wir ansingen, so ein Buch in die Hand gelegt hätte! Diese hätten wir nicht geredet und gekan, anderes wieder mit freudigerem Geist. Aber mindestens ebensoviel kann der Fertige daraus Iernen: daß er nicht fertig ist und nicht fertig sein darf."

# Die Schristen des Alten Testaments

in Auswahl neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt von Proff. D Dr. Hugo Grefmann, D Dr. H. Gunkel; Privatdoz. Pfarrer Lic. M. Haller; Proff. Lic. Hans Schmidt, DD W. Stärk und P. Volz.

Preis bei Abnahme des Ganzen, 7 handliche Bände, geh. 32 Mt. (statt 38,80 Mt.), in 7 Ganzlnbdn. 40,40 Mt., in 4 Hfrzbdn. etwa 45 Mt.

#### übersicht:

- I. Abt., 1. Bd.: Die Urgeschichte und die Patriarchen (1. Buch Mosis) übersetzt und erklärt. Mit Einleitungen in die 5 Bücher Mosis und in die Sagen des 1. Buches Mosis versehen von Hermann Gunkel. Mit Register.

  Im Gesantbezuge: 4 Mk.; Endd. 5,20 Mk.
  Erhöhte Einzelpreise: 5,60 Mk. Endd. 6,80 Mk.
- I. Abt.. 2. Bd.: Die Anfänge Israels (von 2. Mosis bis Richter und Ruth) übersetht, erklärt und mit Einleitungen versehen von Hugo Gresmann. Mit Register und einer Doppelkarte.

Im Gesamtbezuge: 4 Mf.; Enbb. 5,20 Mf. Erhöhte Einzelpreise: 4,60 Mf.; Enbb. 5,80 Mf.

I. Abt. 1 u. 2 in 1 Hlbfrzbd. geb. 11 Mf. Erhöhter Einzelpreis 13,20 Mf.

II. Abt., 1. Bd.: Die älteste Geschichtsschreibung und Prophetie Israels (von Samuel bis Amos und hosea). Don Hugo Grefmann.

Im Gesamtbezuge: 5 Mt.; Enbd. 6,20 Mt., in Halbfrzbd. 8 Mt. Erhöhte Einzelpreise: 6 Mt. bezw. 7,20 und 9 Mt.

II. Abt., 2. Bd.: Die großen Propheten und ihre Zeit. Von H. Schmidt. Mit Einleitung versehen von H. Guntel.

Im Gesamtbezuge: 7,50 Mf.; Enbb. 8,70 Mf. Erhöhte Einzelpreise: 8,80 Mf.; Enbb. 10 Mf.

II. Abt., 3. Bd.: Das Judentum. Geschichtsschreibung, Prophetie und Gesetzgebung nach dem Exil. Übersetz, erklärt und mit Einleitungen versehen von M. Haller. Mit Register.

Im Gesamtbezuge: 4 Mf.; Enbd. 5,20 Mf. Erhöhte Einzelpreise: 4,80 Mf.; Enbd. 6 Mf.

Die Halbfrz.-Ausgabe des 2. u. 3. Bandes ist wahrscheinlich erst nach dem Kriege lieferbar.

III. Abt., 1. Bd.: **Cyrit** (Psalmen, Hoheslied und Verwandtes). Von **W. Stärt.**3m Gesamtbezuge: 4 Mt.; Enbd. 5,20 Mt. **Erhöhte Einzelpreise:** 4,80 Mt.; Enbd. 6 Mt.

III. Abt., 2. Bd.: Weisheit (hiob, Sprüche, Jesus Sirach und Prediger).

Don p. volz.

Im Gesamtbezuge: 3,50 Mt.; Enbd. 4,70 Mt.

Erhöhte Einzelpreise: 4,20 Mt.; Enbd. 5,40 Mt.

III. 1 u. 2 in 1 hlbf3bb. geb. 10,50 Mf. Erhöhter Einzelpreis 12 Mf.

Verlag von Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

## D Bermann Gunfel

Professor in Gießen.

1913. Geheftet 4,80 M; Reden und aebunden 5.60 M.

Inhalt: Bernhard Stade. — Ziele und Methoden der Erklärung Des Alten Testamentes. — Die Grundprobleme ber israelitischen Literaturgeschichte. — Simson. — Ruth. — Die Pfalmen. — Die Endhoffnung der Pfalmisten. — Agpptische Parallelen zum Alten Teftament. — Agyptische Danklieder. — Jensens , Gilgamesch-Epos'. — Die Oben Salomos.

Review of Theology and Philosophy 1914. März: "Es gibt gegenwärtig keinen anregenderen Schriftsteller über alttestamentliche Gegenstände, als Prof. Gunkel. Er hat einen unbeirrbaren Instinkt für den rechten Gesichtspunkt. Dazu kommt bei ihm Originalität der Auffassung, Srische des Gedankens und jener Enthustasmus, der selbst bei mühsamer Arbeit an oft behandelten Fragen nicht versagt und diesen immer wieder einen neuen Reig verleiht. Jugleich erkennt Guntel die heutigen Bedürsnisse und Möglichkeiten alttestamentlicher Sorschung und erlöst sie von der Surcht, ihre Grenzen erreicht zu haben. . . Es ist viel Interessantes in diesen Aufsägen, besonders in dem legten. Aber das Vorstehende genügt, um zu zeigen, daß die "religionsgeschichtliche" und "literaturgeschichtliche" Methode in der hand von Männern wie Guntel gesunde und fördernde Methoden des Bibelstudiums sind und die Gegenwart und die nachfte Bufunft für fich haben."

## Göttinger Handkommentar zum Alten Testament

In Verbindung mit anderen Fachgelehrten herausgegeben von Professor D. W. Nowack, Strassburg. Die Pfalmen, Genefis und Jefaia liegen bereits in dritter, Beremia, Siob. Rlagelieder und kleine Propheten in zweiter verbefferter Auflage vor. Borzugspreise für das Gesamtwert bei gleichzeitiger Bestellung aller Teile: geb. 96 M (ftatt 110,40 M), Ewd. geb. 109 M, Halbleder geb. 122 M

#### Gesamtübersicht:

1. Abteilung: Die historischen Bücher. 56 Mk.; Lwd. 62 Mk; HF. 68 Mk.

- 1. Genesis Herm. Gunkel. 3. umgearb. Auflage. 1910. 11,—; Lwbd. 12,—; HF. 13.—. 2. Exod.-Lev. (00. 8,—), Num. u. Einl. (03. 5,80) —B. Baentsch. 13,80; Lw. 14,80; HF. 15,80. 3. Deuteronomium (98. 3,20), Josua (99. 2,20), Allgemeine Einleitg. z. Hexateuch (00. 1,00)
- C. Steuernagel Zus. 6,40; Lwbd. 7,40; HF. 8,40.

- 4. Richter, Ruth (00. 4,80), Samuel (02. 5,80)
   W. Nowack.
  Zus. 10,60; Lwbd. 11,60; HF. 12,60.
  5. Könige Rud. Kittel. 00.
  6,40; Lwbd. 7,40; HF. 8,40
  6. 1. Teil. Chronik Rud. Kittel (02. 4,—).
  2, Teil. Esra, Nehemia, Esther C. Siegfried. (01. 3,80.) Zus. 7,80; Lw. 8,80; HF. 9,80
- 2. Abteilung: Die poetischen Bücher. 21,60 Mk.; Lwbd. 24,60 Mk.; HF. 27,60 Mk.
- 1. Hiob K. Budde. 2. neu bearbeit. Aufl.
- 13. 7,60; Lwbd. 8,60; HF. 9,60.

  II. Psalmen H. Gunkel, 4. Aufl, in Vorbtg.
- Sprüche-Frankenberg 98.3,40. Prediger C.Siegfried 98.2,60 HF.8,-Sprüche-Frankenberg 98.3,40.1 Lwbd.
- 3. Abteilung: Die prophetischen Bücher. 32,80 Mk.; Lwbd. 36,80 Mk.; HF. 40,80 Mk.
- 1. Jesala B. Duhm. 3. Auflage. 14. 9,—; Lwbd. 10,—; HF. 11,— Jerem. Giesebrecht (einzeln 7,—) 2. Aufl. 07. 7.—; 2. {Klagelieder M. Löhr } Lwbd. 8,—; (einzeln 1,—) } HF. 9,—;
- 3. (Ezechiel Kraetzschmar (00. 6,—) (Daniel Behrmann . . (94. 2,80.) Zus. 8,80; Lwbd. 9,80; HF. 10,80. 4. Die zwölfkleinen Propheten— W. Nowack. 2. Aufl. 1904. 8,—; Lwbd. 9,—; HF. 10,—
- Alle Einbände haben Fadenheftung. Einbanddeden Sldr. 1,20 M, Lwd. 60 d.







Wiebergall, Friedrich
Practische auslengung des Alten

38351

Testaments

DD N55 v. 2

38351

